
Pensare come una montagna  

 
1 

Genealogie occidentali della natura:  

corpi, territori e potere  

 

 

Miriam Tola  

 

 

 

Nel 1924 Aldo Leopold scrisse un breve saggio intitolato 

The River of the Mother of God . Lo propose alla Yale 

Review , una delle principali riviste letterarie statunitensi 

dell’epoca. Il testo fu respinto e rimase inedito fino a molti 

anni dopo, quando il dattiloscritto, ingiallito e annotato a 

mano, venne ritrovato tra le carte private dell’ecologo 

statunitense e pubbli cato in una raccolta postuma. In quel 

testo, Leopold raccontava di un fiume senza inizio né fine 

precisi, tracciato su alcune mappe dell’America Latina 

come una linea netta e decisa che nasceva dalle alture 

delle Ande e si perdeva nelle foreste dell’Amazzo nia. Per 

l’autore, quel fiume costituiva il simbolo dei «luoghi 

sconosciuti della Terra»:  un ecosistema di interdipendenze 

complesse, un luogo straripante di vita. L’immagine 

rinviava al concetto di wilderness , la “natura selvaggia” che 

rappresentava uno dei cardini del pensiero ecologico 

nordamericano. Tuttavia, il nome stesso del fiume, 

osservava Leopold, evocava «il clangore delle armature 

d’argento e il crudele avanzare della Croce», un chiaro 

riferimento a l ruolo della cristianità nella conquista e nella 

colonizzazione delle Americhe. Il nome rimandava dunque 

a un processo di appropriazione violenta che aveva 

trasformato territori un tempo ignoti, attraversandoli, 

 



Pensare come una montagna  

 
2 

sfruttandoli e ridisegnandoli, fino a che, come scriveva 

l’autore, «ora non ne resta più nessuno» .1 

 

Lo scritto anticipava alcuni dei temi che avrebbero segnato 

la riflessione matura di Leopold. Egli utilizzava il fiume 

come, anni dopo, avrebbe utilizzato la montagna: come 

lente attraverso cui aprirsi alla comprensione di luoghi 

sconosciuti, imparare ad a pprezzarli e a proteggerli dagli 

eccessi dello sviluppo economico. Tuttavia, ciò che qui 

interessa è come il testo rappresenti un esempio 

emblematico dell’immaginario occidentale della natura 

intesa come wilderness , un altrove remoto e 

incontaminato. L’espressione “luoghi sconosciuti” nel 

saggio di Leopold manifesta una forma di ambivalenza 

coloniale: da un lato riconosceva gli effetti devastanti della 

colonizzazione nei paesaggi attraversati dal fiume; 

dall’altro l i descriveva come spazi ignoti, da scoprire e 

raccontare da una prospettiva occidentale.  

 

Tale rappresentazione presupponeva l’assenza di soggetti 

indigeni, nonostante quei territori fossero abitati da 

popolazioni legate ad essi da relazioni socio - ecologiche 

complesse. Una dinamica analoga emergeva nei paesaggi 

nordamericani in cui Leopold si m uoveva a suo agio in 

qualità di esperto forestale, ricercatore e uomo bianco, 

erede e beneficiario della cultura coloniale. La nostalgia 

per i “luoghi sconosciuti” nella sua prosa può così essere 

letta come il riflesso di un dispositivo discorsivo tipico d el 

 
1 Aldo Leopold, The River of the Mother of God and Other Essays  (University of 

Wisconsin Press, 1991), 123 –24.  



Pensare come una montagna  

 
3 

colonialismo occidentale: quello che, dopo aver occupato 

e spogliato territori abitati, li reinterpreta come spazi vuoti 

e mitici, emblemi di una natura originaria da proteggere e 

conservare.  

 

In questo breve saggio parto dalle coordinate geografiche, 

seppur vaghe, indicate da Leopold in The River of the 

Mother of God  per individuare alcuni tratti ricorrenti 

dell’immaginario e delle pratiche della natura nella 

modernità occidentale. Con questa espressione intendo 

quella formazione storica che emerse nel XVI secolo 

dall’incontro tra l’Europa e le colonie, fondata sull’i ndividuo, 

sulla famiglia e sullo Stato come unità centrali 

dell’organizzazione sociale, e sulla proprietà privata e le 

libertà individuali come principi cardine della convivenza. 

La modernità occidentale si presenta come un progetto di 

emancipazione, promo tore di diritti proclamati come 

universali. Tuttavia, i saperi critici elaborati da movimenti 

anticoloniali, femministi, antirazzisti ed ecologisti ne 

rivelano il rovescio: una storia segnata da esclusioni 

sistemiche, violenze strutturali, appropriazioni f orzate e 

profonde disuguaglianze, non solo tra esseri umani, ma 

anche tra umani e non umani. Queste prospettive 

mostrano come la costruzione del mondo moderno si fondi 

su relazioni di dominio e sfruttamento, tracciando confini 

tra forme di vita da tutelare  e altre da svalutare ed 

eliminare.  

 

Nel contesto occidentale, il termine natura  ha assunto nel 

corso del tempo significati molteplici. Nell’Europa 

medievale, il mondo materiale era inteso come riflesso del 



Pensare come una montagna  

 
4  

divino, ma permaneva una visione precristiana della 

materia come dinamica e mutevole 2. Paesaggi, piante, 

pietre e oggetti sacri erano ritenuti animati, capaci di 

proteggere o nuocere agli esseri umani. I confini tra 

soggetto e oggetto risultavano dunque permeabili, in 

quanto entrambi partecipavano a un sistema di relazioni e 

trasformazioni  reciproche. Con l’emergere della 

modernità, tuttavia, prese forma una concezione 

dell’essere umano come distinto dal mondo naturale, e 

della natura come ambito autonomo e separato.  

 

Secondo la storica dell’ambiente Carolyn Merchant (1988), 

fino all’epoca rinascimentale era diffusa una visione 

olistica della natura, spesso rappresentata come una 

madre, un corpo riproduttivo da rispettare e temere 3. Con 

la rivoluzione scientifica del XVII secolo prevalse invece un 

paradigma meccanicista del mondo materiale: la natura 

venne assimilata a un corpo ancora femminilizzato ma 

inerte, un oggetto da indagare e conquistare. Questo 

mutamento epistemologico si intrecciava a relazioni 

politiche ed economiche, alle dinamiche espansive del 

colonialismo europeo e all’emergere del capitalismo, con il 

loro portato di sfruttamento delle persone e degli 

ecosistemi.  

 

Nella modernità la natura emerse anzitutto come territorio 

di estrazione, da mappare e sfruttare in maniera intensiva 

 
2 Richard Hoffman, An Environmental History of Medieval Europe  (Cambridge 

University Press, 2014).  
3 Carolyn Merchant, La morte della natura. Donne, ecologia e rivoluzione scientifica  

(Garzanti, 1988).  



Pensare come una montagna  

 
5 

per trarne profitto. Successivamente, in Nord America si 

fece strada la concezione della wilderness  come spazio 

libero dalla presenza umana. Inoltre, la natura è stata 

costantemente associata, sebbene in modi eterogenei e 

non equivalenti, alle donne, alle persone razzializzate e ai 

popoli indigeni. Questi gruppi sono stati storicamente 

definiti in oppos izione al modello egemonico dell’umano, 

rappresentato dall’uomo bianco proprietario, e assimilati 

all’animalità per giustificare uno status inferiore, 

naturalizzando disuguaglianze di genere, razza e specie 

che hanno invece radici storiche e politiche. Nel le pagine 

che seguono intendo approfondire questi aspetti, 

provando a pensare con fiumi e montagne in 

controtendenza rispetto a Leopold, anche alla luce 

dell’attuale espansione dei processi estrattivi, in cui la 

violenza ambientale si accompagna a quella p atriarcale e 

neocoloniale.  

 

 

Pensare con Potosí  

 

L’origine del fiume evocato da Leopold in The River of the 

Mother of God  è situata nelle Ande, la regione che 

comprende uno dei luoghi più emblematici della riduzione 

della natura a territorio di estrazione: la montagna di Potosí, 

nell’attuale Bolivia. Qui, nel 1545, venne scoperta 

un’enorme vena d’argento. Le popolazioni indi gene della 

zona erano già al corrente della presenza del metallo 

prezioso, ma fu solo con la segnalazione agli spagnoli, 

secondo alcune fonti attribuita al pastore indigeno Diego 

Huallpa, che presero avvio le operazioni minerarie e 



Pensare come una montagna  

 
6 

l’esportazione dell’argento, destinate ad alimentare le 

casse della corona spagnola nel secolo a venire. La 

montagna, ribattezzata Cerro Rico  (“Montagna ricca”), 

divenne il cuore pulsante di un’economia estrattiva brutale 

e svolse un ruolo decisivo nella formazione del mercato 

mondiale. La materia prima, prelevata dalle viscere della 

montagna, veniva trasformata in moneta, e la moneta in 

strume nto di espansione commerciale e imperiale.  

 

Questa ricchezza fu resa possibile da un sistema di 

sfruttamento fondato sull’impiego sistematico del lavoro 

forzato della popolazione indigena, costretta a lavorare 

nelle miniere attraverso un regime coercitivo noto come 

mita . Provare a pensare con Potosí significa fare i conti con 

la violenza di una logica estrattiva di matrice europea che, 

seppur con forme mutate, continua a operare nel 

capitalismo contemporaneo, incidendo tanto sui territori 

quanto sulle popolazioni che li abitano.  

 

Il dipinto La Virgen del Cerro Rico de Potosí , realizzato in 

Bolivia nel XVIII secolo da un autore anonimo e oggi 

conservato presso il Museo Casa Nacional de la Moneda, 

offre un’ambigua rappresentazione visiva della vetta 

boliviana. Al centro della composizione si erge la figura 

della Vergine Maria, il cui corpo coincide con la forma della 

montagna, mentre le mani, sporgenti rispetto al profilo del 

monte, si aprono in segno di accoglienza o benedizione. Il 

suo manto è ornato da motivi vegetali, animali e minerali 

che riproducono un paesaggio andino at traversato da 

sentieri e gallerie, creando una continuità visiva tra il corpo 

sacro e il territorio. Alle pendici della montagna compaiono 



Pensare come una montagna  

 
7 

dettagli che rinviano all’economia estrattiva: gallerie, pozzi, 

strumenti di lavoro e figure umane impegnate nell’attività 

mineraria. Sopra il capo della Vergine, la Trinità divina 

sorregge una corona, mentre ai piedi del monte si 

dispongono le autorità te rrene — esponenti della Chiesa 

cattolica, il re di Spagna e forse alcuni dignitari coloniali — 

rivolti verso un grande globo grigio.  

 

Alcune letture del dipinto sottolineano la continuità tra 

cristianesimo e impresa coloniale, interpretandolo come 

una forma di legittimazione dell’attività estrattiva intesa 

quale manifestazione del volere divino. Altre prospettive, 

invece, mettono in evid enza la presenza di elementi 

sincretici, che integrano nell’iconografia cristiana aspetti 

della cultura visiva precoloniale, espressione di una 

cosmologia in cui gli esseri non umani partecipano 

attivamente alle relazioni sociali e politiche.  

 

A queste interpretazioni se ne può affiancare un’altra, 

ispirata alla riflessione della studiosa femminista Maria 

Mies (1986), che ha osservato il nesso strutturale tra 

colonialismo, modernità capitalista e patriarcato. Secondo 

Mies, il capitalismo e la mo dernità occidentale non 

sarebbero stati possibili senza il dominio delle popolazioni 

colonizzate, l’estrazione intensiva delle risorse naturali e 

l’appropriazione del lavoro delle donne, in particolare di 

quello riproduttivo e di cura 4. La sovrapposizione della 

figura della Vergine alla montagna raffigura e allo stesso 

 
4  Maria Mies, Patriarchy and Accumulation on a World Scale: Women in the 

International Division of Labour  (Zed Books, 1986).  



Pensare come una montagna  

 
8  

tempo giustifica questa trinità dell’espropriazione. Potosí è 

rappresentata come un corpo di donna, una madre terra 

generosa, il cui corpo -montagna è solcato da aperture che 

lasciano intravedere le vene minerarie. Il volto sereno della 

Vergine sembra allud ere a una disponibilità a offrirsi, a 

donarsi all’estrazione, naturalizzando così la violenza dello 

sfruttamento 5. 

 

La fusione tra corpo sacro e territorio minerario suggerisce 

che nella modernità, lungi dal porre dei limiti allo 

sfruttamento, le raffigurazioni dei corpi riproduttivi 

legittimavano il saccheggio delle risorse e la 

subordinazione dei gruppi sociali inferi orizzati. In questo 

senso, il dipinto mette in luce il legame tra economie 

estrattive e rapporti coloniali e di genere che riducono 

corpi e territori a risorse da appropriarsi. Questi processi 

hanno fatto del pianeta, il globo ai piedi della Vergine, un 

orizzonte da governare e ridisegnare secondo la logica 

espansiva del colonialismo e del capitalismo.  

 

 

La wilderness  nord -americana  

 

La logica estrattiva non è incompatibile con 

l’ambientalismo della wilderness  tipico della cultura 

statunitense, alla quale lo stesso Leopold in qualche modo 

apparteneva. William Cronon (1995) ha dimostrato che 

 
5 Miriam Tola, “Between Pachamama and Mother Earth: Gender, Political Ontology 

and the Rights of Nature in Contemporary Bolivia,” Feminist Review  118, no. 1 (2018): 

25 –40; S imon  Ferdinand,  “Mining the Virgin Mountain: Personifying the Earth in 

Colonial Potosí,” Environmental Humanities  18, no. 2 (2026).  



Pensare come una montagna  

 
9 

l’immaginario nordamericano della natura, emerso tra la 

fine del XIX e l’inizio del XX secolo, amalgamava elementi 

del sublime romantico con il mito della frontiera, 

proponendo di preservare ambienti remoti attraverso la 

creazione di parchi e riserve 6. John Muir, uno dei 

protagonisti di questo movimento, descriveva la natura 

selvaggia come un tempio in cui fare esperienza del divino. 

La wilderness  aveva una valenza spirituale ed estetica: 

andava lasciata libera dalle interferenze umane, preservata 

nella sua purezza originaria. Tuttavia, i parchi nazionali, 

presentati come “vergini” e “selvaggi”, divennero presto 

mete turistiche per le élite borghes i e, in seguito, per le 

masse urbane, offrendo un rifugio temporaneo dalla 

modernità industriale delle città. Leopold raccolse questa 

tradizione, spostando però l’attenzione dal sacro 

romantico di Muir alla complessità degli ecosistemi e alla 

stabilità del le comunità biotiche.  

 

È noto che l’approccio di Leopold cambiò nel tempo. 

All’inizio della carriera, egli era influenzato da Gifford 

Pinchot e centrato sulla gestione razionale delle risorse 

naturali per fini umani. Successivamente, divenne il 

precursore di un’etica ambientale basata sulle 

interconnessioni tra tutti i viventi della comunità biotica, 

esseri umani, animali e vegetali. A questa posizione si 

accompagnava il progetto di preservare ampi tratti di 

territorio, una proposta che lo avvicinava a Muir. Mentre 

negli scritti di quest’ultimo gli esseri umani erano 

 
6 William Cronon, “The Trouble with Wilderness; or, Getting Back to the 

Wrong Nature,” in Uncommon Ground: Toward Reinventing Nature , ed. 

William Cronon (W.  W. Norton & Co., 1995), 69 –90.  



Pensare come una montagna  

 
10 

osservatori esterni di paesaggi maestosi, in quelli di 

Leopold si sottolineava la loro internità rispetto alla 

comunità della terra.  

 

Tuttavia, come mostrano gli studi indigeni e decoloniali, in 

particolare i lavori di Kyle Whyte (2015) e Dina Gilio -

Whitaker (2022), gran parte di ciò che Muir e Leopold 

ammiravano nei paesaggi nordamericani era in realtà il 

risultato di pratiche indigene dell’abitare 7. Non si trattava di 

spazi “incontaminati”, ma di territori vissuti, modificati da 

pratiche di coltivazione, incendi controllati, caccia e 

relazioni di parentela ( kinship ) con esseri non umani. 

Eppure, tanto nell’ambientalismo contemplativo di Muir 

quanto nella visione dei “luoghi sconosciuti” di Leopold, 

quei territori venivano pensati come terra nullius , terra di 

nessuno da assoggettare alla sovranità dello Stato.  

 

Secondo Gilio -Whitaker, Leopold non riconobbe che la 

violenza della colonizzazione aveva profondamente 

alterato le pratiche indigene di gestione del territorio e che 

le stesse politiche ambientali da lui sostenute seguivano, 

in parte, quella stessa logica di espropriazione. Preservare 

la natura selvaggia implicava infatti una duplice rimozione 

delle popolazioni indigene: una rimozione fisica, poiché 

l’istituzione di aree protette comportava spesso 

 
7 Kyle Whyte, “How Similar Are Indigenous North American and Leopoldian 

Environmental Ethics?” SSRN, 1 marzo  2015, https://ssrn.com/abstract=2022038 ;  

Dina Gilio -Whitaker, “Environmental Justice Is Only the Beginning,” High Country 

News , July 1, 2022,  

https://www.hcn.org/issues/54 -7/indigenous -affairs -perspective -environmental -

justice - is -only -the -beginning/ . 

 

https://ssrn.com/abstract=2022038
https://www.hcn.org/issues/54-7/indigenous-affairs-perspective-environmental-justice-is-only-the-beginning/
https://www.hcn.org/issues/54-7/indigenous-affairs-perspective-environmental-justice-is-only-the-beginning/


Pensare come una montagna  

 
11 

l’espulsione dei loro abitanti, e una rimozione epistemica, 

attraverso il tentativo di minimizzare le tracce della 

presenza indigena nel paesaggio e di delegittimare i saperi 

ancestrali maturati nel tempo e faticosamente rinnovati. 

Questo approccio ebbe ef fetti duraturi sulle politiche 

ambientali sia negli Stati Uniti sia a livello delle politiche di 

conservazione globali.  

 

Nonostante l’etica della terra di Leopold per alcuni aspetti 

contesti la riduzione della natura a risorsa, si tratta di un 

pensiero ecologico che non si distacca dalla modalità 

coloniale dell’abitare i territori, perché ignora il legame 

profondo tra storia  coloniale e distruzione delle relazioni 

socio - ecologiche ancestrali. L’invito dell’ecologo a 

“pensare come una montagna”, benché rilevante, non offre 

risposte adeguate all’attuale espansione dei processi 

estrattivi, che presentano tratti di continuità con  le 

economie coloniali . 

 

 

Corpi - territori  

 

Il termine estrattivismo , emerso in America Latina negli 

anni Novanta del secolo scorso, offre una prospettiva 

critica per cogliere lo sfruttamento intensivo dei territori 

finalizzato all’esportazione di risorse naturali come 

combustibili fossili, litio e rame. Sebbene il fenomen o non 

sia nuovo, nel capitalismo contemporaneo il costante 

aumento della domanda globale di energia e materie 

prime ha generato forme inedite di estrattivismo. Negli 

ultimi decenni, in America Latina si è assistito all’apertura 



Pensare come una montagna  

 
12 

di nuove frontiere petrolifere e minerarie e alla costruzione 

di grandi opere infrastrutturali, spesso controllate da 

imprese transnazionali. Le economie estrattive lasciano 

dietro di sé territori devastati, costringendo la popolazione 

a vivere e lavorare in ambienti malsani e inquinati oppure a 

spostarsi. Questi progetti, insomma, hanno un profondo 

impatto sociale ed ambientale, trasformando ampie aree 

del continente in vere e proprie zone di sacrificio.  

 

In risposta alla crescente violenza estrattiva, esacerbata 

dalla forte presenza di forze militari e paramilitari, si sono 

moltiplicate le proteste e le mobilitazioni, spesso guidate 

dai soggetti sociali che questa stessa violenza ha reso 

particolarmente vu lnerabili. La sociologa argentina 

Maristella Svampa (2021) individua nell’ecofemminismo 

territoriale una delle forme più incisive della resistenza 

all’estrattivismo poiché le donne e coloro che si occupano 

della riproduzione sociale delle comunità hanno sa puto 

riconoscerne e denunciare gli effetti distruttivi sui propri 

corpi, sulle comunità e sugli ecosistemi 8. 

 

L’ecofemminismo territoriale ha origine popolare: nasce 

nei margini sociali e geografici, in contesti rurali e indigeni, 

dove l’impatto delle industrie estrattive è più pronunciato. 

In Patagonia, ad esempio, le donne delle comunità 

indigene Mapuche hanno o rganizzato una marcia che, 

nella primavera del 2021, ha raggiunto Buenos Aires per 

chiedere una legge che impedisca lo sfruttamento dei 

 
8  Maristella Svampa, Feminismos ecoterritoriales en América Latina  (Fundación 

Carolina, 2021).  

 



Pensare come una montagna  

 
13 

territori ancestrali. In Bolivia, nella riserva naturale di 

Tariquía, da tempo le donne si oppongono alle operazioni 

estrattive e rigenerano i territori con l’agroecologia e la 

gestione comunitaria delle foreste. Sebbene si tratti di 

pratiche eterogenee, c he spesso non si identificano come 

«femministe» (un termine associato a esperienze urbane, 

bianche di classe media), esse generano dinamiche 

antipatriarcali che si innestano nei modi di vita locali. Allo 

stesso tempo, aprono possibilità di dialogo e allean za con 

altri movimenti femministi dell’America latina e oltre.  

 

In questo quadro, la riflessione sul nesso tra corpi e 

territori, elaborata da attiviste indigene, afrodiscendenti e 

contadine, ha acquisito un ruolo importante nel panorama 

latino americano contemporaneo. La nozione di “corpo -

territorio” non va confusa co n la visione moderna che 

assimila donne, soggetti razzializzati e animali alla natura. 

Al contrario, essa mette in relazione i processi storici di 

violenza patriarcale sui corpi delle donne con la violenza 

epistemica e materiale del colonialismo e con quel la 

estrattiva che devasta i territori. Questi ultimi sono intesi 

nelle cosmovisioni indigene come tessuti di relazioni 

sociali e spirituali tra esseri umani e non umani. Secondo 

Lorena Cabnal, femminista comunitaria guatemalteca, la 

difesa del corpo -territorio è un processo politico che 

unisce le lotte in difesa della terra e dell’acqua ai percorsi 

di guarigione dei traumi individuali e collettivi. Questi 

processi, fondati sul recupero di saperi ancestrali, sono 



Pensare come una montagna  

 
14 

indispensabili per rigenerare la forza delle comunità e 

sostenere le pratiche di resistenza 9.  

 

Attraverso reti transnazionali di solidarietà, le pratiche e i 

concetti qui richiamati hanno oltrepassato i contesti di 

origine, entrando a far parte del lessico politico dei 

movimenti sociali contemporanei. In particolare, 

estrattivismo  è diventato un concetto ampiamente 

utilizzato anche in Europa, per descrivere una logica 

economica e politica fondata sull’estrazione intensiva di 

valore, non solo dai territori rurali e urbani, ma anche dal 

lavoro, dalle relazioni sociali, dai corpi uman i e non umani. 

La studiosa di ecologia politica Maura Benegiamo osserva 

che il termine indica, in senso ampio, «una fase avanzata 

del capitalismo, che nel proprio progredire assume aspetti 

sempre più mortiferi e distruttivi, dimostrandosi sempre 

meno in gr ado di garantire la promessa di un aumento 

generale del benessere e del miglioramento delle 

condizioni di vita della popolazione» 10.  

 

In Italia, ad esempio, si parla di modello estrattivista per 

contestare la turistificazione delle città e la realizzazione di 

grandi opere che escludono le comunità locali dai processi 

decisionali e ignorano le ricadute sociali e ambientali. Un 

esempio più  legato al significato originario del termine, è 

rappresentato dalle recenti mobilitazioni a difesa delle Alpi 

 
9 Giulia Marchese and Tzk’at Red de Sanadoras Ancestrales, “Oltre la cura: difesa e 

recupero del territorio corpo -terra. La proposta di sanación della Red de Sanadoras 

Ancestrales del feminismo comunitario territorial,” in Ecologie della cura , ed. 

Maddalena Fragnito and Miriam Tola (Orthotes, 2021), 193 –206.  
10 Maura Benegiamo, “Ecologia politica e sviluppo,” in Introduzione all’ecologia 

politica , ed. Luigi Pellizzoni (Il Mulino, 2023), 123.  



Pensare come una montagna  

 
15 

Apuane, dove dalla fine degli anni Ottanta, l’attività di 

estrazione del marmo bianco ha conosciuto un’espansione 

vertiginosa in seguito alla crescente domanda di 

carbonato di calcio, largamente utilizzato nell’industria 

alimentare e cosmetica 11. Qui, diverse associazioni e 

gruppi ecologisti hanno promosso iniziative pubbliche, tra 

cui camminate collettive in montagna, manifestazioni di 

protesta, mostre d’arte e convegni, riunite dallo slogan « Le 

montagne non ricrescono » volto a sottolineare gli effetti 

irreversibili della distruzione ambientale prodotta 

dall’estrazione.  

 

Dall’America Latina all’Europa, gli ecofemminismi 

territoriali e i molteplici movimenti che resistono a forme 

diverse di estrazione, evidenziano i nessi profondi tra 

ingiustizie sociali ed ecologiche. Radicate nelle esperienze 

delle comunità coinvolte, que ste prospettive critiche 

contestano le concezioni della natura consolidate nella 

modernità occidentale: dalla riduzione degli ecosistemi a 

risorse fino all’ambientalismo della wilderness. Al tempo 

stesso, tali processi collettivi, attenti alle interdipende nze 

tra corpi e territori, riconfigurano la natura come ambito 

relazionale e dinamico, con cui rigenerare o attivare modi 

di esistenza incompatibili con la logica estrattiva.  

 

  

 
11 Chiara Braucher, “L’estrattivismo apuano. Storie di un territorio in Occidente,” Into 

the Black Box , May 26, 2023,  

https://www.intotheblackbox.com/articoli/estrattivismo -apuano/ . 

https://www.intotheblackbox.com/articoli/estrattivismo-apuano/


Pensare come una montagna  

 
16 

Note biografiche  

Miriam Tola è professoressa associata presso il Dipartimento di Comunicazione e 

Media della John Cabot University di Roma, dove insegna studi femministi dei media 

ed ecocinema.  I suoi interessi di ricerca comprendono la teoria femminista e 

postcoloniale, l’ecologia politica e gli studi culturali sui media. Su questi temi ha 

scritto e curato numerosi saggi, tra cui la monografia Beni comuni in resurrezione: 

ecologie politiche femministe nell’Europa meridionale  (2026) e i volumi The 

Routledge Handbook of Eco -media Studies  (2023) ed Ecologie della cura: 

prospettive transfemministe  (2021). Ha inoltre ricoperto incarichi di ricerca e 

insegnamento presso la Northeastern University di Boston e l’Università di Losanna.  


