
Pensare come una montagna  

 
1 

Il ritorno del lupo nelle Alpi Orobie:  

Paesaggi giuridici di coesistenza più che umana   

 

 

Marie Petersmann  

 

 

 

Il ritorno del lupo nelle Orobie solleva una questione che 

va ben oltre la gestione della fauna selvatica: possiamo 

immaginare quadri giuridici che riconoscano l ’agency non 

umana non come oggetto di tutela, ma come forma di 

normatività con rivendicazioni legittime? Fino agli inizi del 

Novecento, i lupi erano una presenza familiare nelle 

montagne bergamasche. Folklore, toponimi e cronache 

del periodo della prima età  moderna attestano la densità 

della popolazione di lupi e l ’intensità del conflitto con le 

com unità pastorali. 1 La persecuzione sistematica 

attraverso taglie, veleno, trappole e armi da fuoco culminò 

nell ’eradicazione del lupo dalla regione alpina entro la 

metà del Novecento. 2 Negli anni Venti, i lupi erano 

scomparsi dalle Orobie, sopravvivendo solo in rifugi 

isolati dell ’Appennino centrale e meridionale. Questa 

estirpazione deriva da un progetto secolare di esilio 

 
1 Si veda in generale Virginie Maris, La Part Sauvage du Monde: Penser la Nature 

dans l ’Anthropocène  (Seuil, 2021).  
2 Henry Buller, “Safe from the Wolf: Biosecurity, Biodiversity, and Competing 

Philosophies of Nature,” Environment and Planning 40 (2008): 1583.  

 



Pensare come una montagna  

 
2 

forzato che ha progressivamente rimosso i lupi dal 

“nostro ” spazio attraverso narrazioni di biosicurezza e 

protezione del bestiame. Come sostiene Floris de Witte, 

tali narrazioni perpetuano “fino ad oggi l ’assunto 

ampiamente condiviso secondo cui la natura e gli animali 

sono oggetti che richiedono la gestione da parte degli 

esseri umani. ”3 

 

La storia del ritorno dei lupi inizia negli anni Settanta, con 

rigorose misure di protezione adottate in Abruzzo e 

nell ’Appennino meridionale, che hanno portato i lupi a 

disperdersi lentamente attraverso gli Appennini e nelle 

Alpi occidentali. 4  Da questi rifugi, le popolazioni di lupi 

hanno iniziato la loro ricolonizzazione naturale .5 Negli anni 

Novanta avevano raggiunto le Alpi liguri e piemontesi e, 

nei decenni successivi, individui in dispersione hanno 

colonizzato le Alpi occidentali per poi espandersi 

gradualmente verso est. Negli anni 2010, branchi di lupi 

sono stati documentati n elle Alpi centrali e orientali, 

 
3 Floris De Witte, “Where the Wild Things Are: Animal Autonomy in EU Law,” 

Common Market Law Review  60 (2023): 394.  
4  Elena Fabbri et al., “From the Apennines to the Alps: Colonization Genetics of the 

Naturally Expanding Italian Wolf (Canis lupus) Population,” Molecular Ecology  16 

(2007): 1661 –71. 
5 Questa è la mia traduzione dall ’italiano ‘ricolonizzazione ’, si veda ad esempio “Il 

lupo,” Progetto Pasturs, consultato il 29 novembre 2025,  

https://pasturs.org/scomparsa - e-ritorno - del - lupo/  o “Lo status del lupo in Regione 

Lombardia 2020/2021,” LIFE WolfAlps EU, consultato il 29 novembre 2025, 

www.lifewolfalps.eu/wp - content/uploads/2022/07/Report -

Lupo_Lombardia_2020_21.pdf .  

https://pasturs.org/scomparsa-e-ritorno-del-lupo/
http://www.lifewolfalps.eu/wp-content/uploads/2022/07/Report-Lupo_Lombardia_2020_21.pdf
http://www.lifewolfalps.eu/wp-content/uploads/2022/07/Report-Lupo_Lombardia_2020_21.pdf


Pensare come una montagna  

 
3 

comprese le Orobie lombarde. 6 Questo non è stato il 

risultato di una reintroduzione pianificata , come nel caso 

dello stambecco alpino nelle Orobie negli anni Ottanta  — 

una storia di successo che oggi conta centinaia di 

esemplari  — ma di lupi che affermavano la propria agency 

e autonomia. 7 La distinzione tra reintroduzione pianificata 

e ricolonizzazione naturale è cruciale.  

Il lupo non è un ospite della benevolenza umana, ma un 

agente che ha riaffermato la propria presenza, 

dimostrando la permeabilità dei paesaggi e la resilienza 

delle specie quando hanno la possibilità di recuperare. Il 

lupo a Bergamo incarna quindi un parad osso: è 

simultaneamente figura di continuità ecologica  — un 

animale che ritorna in territori dai quali era stato prima 

eradicato dalla violenza e dal controllo umano  — e di 

rottura ecologica, destabilizzando forme consolidate di 

uso del suolo, gestione del bestiame e consenso politico.  

 

Il caso del lupo nelle Orobie non è unico. In tutta Europa, i 

lupi stanno ricolonizzando regioni dalle quali erano stati 

forzatamente estirpati: il Giura, i Carpazi, le pianure 

tedesche, la Penisola iberica. 8  In ogni caso, il loro ritorno 

 
6 “The Wolf in the Italian Alps,” Life Wolf Alps EU, consultato il 23 novembre 2025, 

www.lifewolfalps.eu/en/the -wolf- in-the -alps/the -wolf- in-the - italian -alps .  
7 Altri grandi carnivori reintrodotti in Europa includono il bisonte europeo, lo 

stambecco iberico, il castoro eurasiatico, l ’orso bruno, la lince eurasiatica e la lince 

iberica. Stefanie Deinet et al., Wildlife Comeback in Europe: The Recovery of 

Selected Mammal and Bird Species (Zoological Society of London, 2013).  
8  Deinet et al., Wildlife Comeback in Europe.  

http://www.lifewolfalps.eu/en/the-wolf-in-the-alps/the-wolf-in-the-italian-alps


Pensare come una montagna  

 
4  

genera dispute legali, ansie culturali e opportunità 

ecologiche. 9 Le montagne bergamasche fanno quindi 

parte di un esperimento continentale di coesistenza , ma 

le Orobie hanno anche caratteristiche distintive: un denso 

patrimonio pastorale e un tessuto culturale attento 

all ’identità montana. Il ritorno del lupo qui risuona con la 

possibilità di immaginare il diritto non come monopolio 

umano ma come terreno condiviso di negoziazione più 

che umana.  

 

Il programma culturale Pensare come una montagna  

chiede se possiamo immaginare nuove forme di 

normatività che vadano oltre l ’umano, e se i quadri 

giuridici possano essere ampliati per rappresentare 

soggettività non umane. In ciò che segue, tratto il ritorno 

del lupo sia come fatto ecologico che come metafora 

culturale  — un invito a ripensare i confini del diritto, della 

comunità e delle norme nei paesaggi montani 

bergamaschi. Questo saggio colloca la ricolonizzazione 

del lupo nel suo contesto ecologico e st orico. Esplora i 

dibattiti giuridici e politici che ha generato e si apre verso 

le questioni filosofiche e normative: può il lupo  — o 

l’ecosistema montano delle Orobie  — essere inteso come 

 
9 D. P. J. Kuijper et al., “Keep the Wolf from the Door: How to Conserve Wolves in 

Europe ’s Human -Dominated Landscapes?” Biological Conservation  104 (2019): 

235.  



Pensare come una montagna  

 
5 

agente normativo? Come potrebbe apparire un quadro 

giuridico locale se riconoscesse la loro agency?  

 

La ricolonizzazione naturale del lupo come 

trasformazione del paesaggio giuridico  

 

Il ritorno del lupo nelle Orobie negli anni 2010 è il risultato 

di un processo di ricolonizzazione naturale  — in altre 

parole, è stato spontaneo. Nessuna autorità ha rilasciato 

lupi nelle montagne bergamasche. Piuttosto, i lupi sono 

arrivati di propria iniziativa, ripopolando quello che un 

tempo era il loro “habitat naturale ”. Ma questo habitat è 

ancora “naturale ” per i lupi oggi? Cosa significa per un 

habitat essere “naturale ” in primo luogo, e secondo quali 

standard o secondo chi?  

 

Il lupo in Italia è rigorosamente protetto dalla legge 

nazionale ed europea. La Direttiva Habitat dell ’UE lo 

elenca nell ’Allegato IV come specie bisognosa di 

protezione rigorosa, vietandone l ’uccisione deliberata, la 

cattura o il disturbo, e la distruzione dei siti di 

riproduzione. 10 La Convenzione di Berna sulla 

conservazione della fauna selvatica e degli habitat 

naturali europei vieta similmente la loro uccisione o 

 
10 Direttiva 92/43/CEE del Consiglio, relativa alla conservazione degli habitat 

naturali e seminaturali e della flora e della fauna selvatiche, G.U. 1992, L 206/7.  



Pensare come una montagna  

 
6 

disturbo deliberato. 11 La Legge italiana 157/1992 sancisce 

questi obblighi nel diritto nazionale. 12 Qualsiasi controllo 

letale o deroga deve essere giustificato da eccezioni 

rigorose e autorizzato sia dalle istituzioni nazionali che 

dall ’UE. Nonostante ciò, la politica regionale in Lombardia 

è caratterizzata da tentativi ricorrenti di ammorbidire la 

protezione. Le associazioni di agricoltori e i politici 

regionali hanno chiesto il declassamento dello status 

giuridico del lupo, sostenendo c he la sua popolazione è 

ormai robusta e che i mezzi di sussistenza rurali sono 

minacciati, richiedendo quindi maggiore flessibilità 

gestionale. 13 Il risultato è un mosaico giurisprudenziale 

che riflette la più ampia tensione tra il diritto della 

biodiversità a livello UE e le pressioni locali per 

l’autonomia e una gestione regionale più flessibile.  

A un livello, il lupo è già un soggetto giuridico  — non nel 

senso di “detentore di diritti ”, ma come agente capace di, 

seppure indirettamente, partecipare alla direzionalità 

della produzione di leggi e politiche. Il diritto dell ’UE e 

 
11 Decisione 82/72/CEE del Consiglio del 3 dicembre 1981, relativa alla conclusione 

della Convenzione sulla conservazione della vita selvatica e dell ’ambiente naturale 

in Europa, G.U. 1982, L 38/1.  
12 Legge 11 febbraio 1992, n. 157, G.U. 1992, n. 46, Suppl. Ord.  
13 Una recente mozione è stata approvata nel Consiglio regionale della Lombardia 

riguardo alla gestione del lupo. Si veda “Lupi, mozione approvata nel Consiglio 

regionale della Lombardia,” Caccia Passione, 4 febbraio 2025, 

www.cacciapassione.com/en/wolves -motion -approved -in- the -Lombardy -

regional -council  L ’Italia ha anche sostenuto la contestata proposta dell ’UE di 

declassare lo status di protezione del lupo. Si veda Leonie Cater, “EU Parliament 

Approves Law to Let Farmers Shoot More Wolves,” Politico, 8 maggio 2025, 

www.politico.eu/article/european -lawmakers -vote -to- loosen -wolf-protections .  

http://www.cacciapassione.com/en/wolves-motion-approved-in-the-Lombardy-regional-council
http://www.cacciapassione.com/en/wolves-motion-approved-in-the-Lombardy-regional-council
http://www.politico.eu/article/european-lawmakers-vote-to-loosen-wolf-protections


Pensare come una montagna  

 
7 

nazionale gli conferiscono uno status che plasma il 

comportamento umano  — è illegale, per gli esseri umani, 

uccidere, catturare o disturbare i lupi. L ’attuale protezione 

legale prevista dalla Direttiva Habitat dell ’UE e dal diritto 

nazionale opera all ’interno di quella che de Witte 

identifica come limitazione fondamentale del diritto: le 

norme giuridiche “sono spesso basate su assunzioni 

riguardo all ’agency umana ”, faticando a dare senso a 

come i non umani esperiscono il mondo. 14 Il lupo è 

protetto, ma come nota de Witte, “per noi ” — attraverso 

ragionamenti antropocentrici della biodiversità come 

risorsa o servizio ecosistemico. Al contrario, i movimenti 

per i diritti della natura  — che si tratti del riconoscimento 

costituzionale della Pachamama in Ecuador, del 

riconoscimento del fiume Whanganui come persona 

giuridica ad Aotearoa Nuova Zelanda, o di ordinanze locali 

in Europa —accennano verso una concezione ampliata 

della soggettività giuridica. 15 Queste iniziative non si 

limitano a proteggere la natura come oggetto di 

preoccupazione umana e sotto controllo umano, ma la 

riconoscono come soggetto con diritti e rivendicazioni 

intrinseche. Tale riconoscimento non deve essere 

 
14 De Witte, “Where the Wild Things Are,” 408; citando Irus Braverman, “Animal 

Mobilegalities: The Regulation of Animal Movement in the American City,” 

Humanimalia  5 (2013): 104.  
15 Marie Petersmann, “The EU Charter on Rights of Nature: Colliding Cosmovisions 

on Non/Human Relations,” in Non -Human Rights: Critical Perspectives , eds. Alexis 

Alvarez -Nakagawa e Costas Douzinas (Edward Elgard, 2024), 141 –63.  



Pensare come una montagna  

 
8  

puramente simbolico. Ad Aotearoa Nuova Zelanda, la 

personalità giuridica del fiume significa che i guardiani 

possono intentare cause per suo conto, che i suoi 

interessi devono essere considerati nelle decisioni di 

pianificazione, e che il danno al fiume è perseguibile per 

legge. Applicato alle Orobie, ciò significherebbe che gli 

sviluppi proposti che interessano gli habitat dei lupi  — 

nuove strade, infrastrutture sciistiche o zone pastorali 

espanse  — richiederebbero una consultazione con 

“guardiani del lupo ”, e che i bisogni territoriali dei branchi 

di lupi costituirebbero un interesse legalmente 

riconoscibile, piuttosto che semplicemente un vincolo 

all ’attività umana.  

 

Il ritorno dei lupi nelle Orobie pone quindi una serie di 

domande al diritto: e se i lupi, o gli ecosistemi delle Alpi 

Orobie, fossero riconosciuti come persone giuridiche? E 

se la montagna stessa potesse essere rappresentata nel 

diritto, come lo è il fium e Whanganui ad Aotearoa Nuova 

Zelanda? Un tale approccio e sensibilità non 

eliminerebbero il conflitto, ma lo riconfigurerebbero  —

pastori e lupi sarebbero co -rivendicanti in uno spazio 

giuridico condiviso, con istituzioni che mediano tra diritti 

sovrappost i anziché privilegiare gli interessi umani. Oltre 

il diritto in senso stretto, il lupo incarna una forma propria 

di normatività. I lupi regolano gli ecosistemi: predando 

caprioli e cinghiali, influenzano le dinamiche della 



Pensare come una montagna  

 
9 

vegetazione, la rigenerazione forestale e i modelli di 

biodiversità. Questo è il senso ecologico in cui Aldo 

Leopold comprendeva i lupi come essenziali per 

l’integrità delle comunità terrestri. Ma i lupi mettono in 

atto anche norme “sociali ” non umane all ’interno dei 

propri branchi: gerarchie, cooperazione nella caccia e 

cura dei cuccioli. Gli etologi hanno a lungo osservato la 

complessità delle “società ” lupine. Nel suo libro Wild 

Diplomacy: Cohabiting with Wolves on a New Ontological 

Map , Baptiste Morizot  esplora come gli esseri umani 

possano coesistere con grandi predatori come i lupi 

attraverso quella che definisce una “diplomazia 

selvaggia ”.16 Fondamentalmente, la “diplomazia ” 

multispecie di Morizot non presume comprensione o 

armonia reciproche, ma piuttosto accetta una 

negoziazione continua in mezzo a differenze irriducibili. 

Questo riconfigura il conflitto non come un problema da 

risolvere attraverso l ’eliminazione dei lupi o il totale ritiro 

 
16 Il lavoro di Morizot esamina come la comunicazione emerga attraverso le relazioni 

tra esseri umani e lupi, dando origine a quella che chiama “diplomazia con gli esseri 

viventi”. Prendendo come esempio le bio -recinzioni, sostiene che l ’elemento 

essenziale non è fingere una comunicazione “diplomatica” genuinamente specie -

specifica, ma piuttosto impiegare negoziazione, mediazione e adattamento 

attraverso “metodi di discussione” che possono essere compresi oltre i confini 

delle specie. Gli escrementi dei lupi, per esempio, servono come archivio di dati 

riguardanti la forza e struttura del branco, i confini territoriali e persino la condizione 

emotiva dei maschi alfa. Queste informazioni potrebbero essere reindirizzate per 

indicare limiti spa ziali che i lupi dovrebbero evitare di oltrepassare per impedire loro 

di entrare in determinate aree. Si veda Baptiste Morizot, Wild Diplomacy: 

Cohabiting with Wolves on a New Ontological Map , trad. Catherine Porter (State 

University of New York Press, 2022).  



Pensare come una montagna  

 
10 

umano, ma come condizione permanente della 

coesistenza  — una che richiede forme istituzionali capaci 

di sostenere disaccordi produttivi. Questo approccio 

enfatizza il negoziare con i non umani e riconoscere la 

loro agency e normatività pur facendo i conti con la loro 

radicale alterità. Queste norme intraspecific he, pur non 

essendo “legali ” in senso umano, sono modalità di 

normatività che plasmano il comportamento e 

sostengono le comunità. 17 Riconoscerle significa sfidare 

il monopolio del diritto umano come unico quadro per 

l’ordine normativo. Nelle Orobie, le norme dei lupi si 

intersecano quindi con le norme pastorali: il movimento 

stagionale delle greggi, l ’uso consuetudinario dei pascoli 

alpini e l ’etica della pastorizia. Il conflitto tra lupi e pastori 

è quindi uno scontro non solo di interessi ma anche di 

ordini normativi: lupino, pastorale, burocratico, ecologico. 

Riconoscere questa pluralità normativa è un primo passo 

verso l ’immaginare il diritto come luogo di negoziazione 

tra agenti umani e non umani eterogenei.  

 

 
17 Come sostiene Margaret Davies, tutti i non umani producono i propri valori e 

norme, dove queste ultime sono intese come “un modello, standard o direzione, 

che è anche una guida per l ’azione,” cioè che contiene un ’“azione guidata da uno 

scopo o azione che segue una direzione”. Di conseguenza, e seguendo Georges 

Canguilhem, Davies sostiene che ogni organismo vivente “crea e vive secondo le 

proprie norme”, con il desiderio di vivere senza dolore come soglia comune. Si veda 

Margaret Davies, EcoLaw: Legality, Life and the Normativity of Nature (Routledge 

2022), 4, 59. La normatività non umana, quindi, intra -agisce con la normatività 

umana —sono plasmate e determinate l ’una dall ’altra.  



Pensare come una montagna  

 
11 

Normatività multispecie attraverso le interazioni 

umano - lupo  

 

Superare questo impasse richiede quello che de Witte, 

seguendo Morizot, chiama “interazioni diplomatiche tra 

specie ”. Come sostiene de Witte, la sfida non è eliminare 

l’inevitabile conflitto di norme e interessi, ma mediarlo in 

modi che non riproducano e perpetuino la violenza e 

dominazione umana sui non umani. Fondamentalmente, 

tuttavia, riconoscere e fare i conti con l ’agency e la 

normatività dei lupi non è un appello a riconoscere i lupi 

come più “simili a noi ” ma, al contrario, abbracciare la loro 

radic ale alterità “concentrandosi sulla loro fondamentale 

diversità ”, per spostare “la nostra prospettiva sul ruolo del 

diritto nel mediare gli incontri tra animali selvatici e 

ambiente umano ”.18 Nelle Orobie, questo significa creare 

quadri giuridici e culturali capaci di sostenere quello che 

chiama “un incontro ” tra Umwelten  pari, piuttosto che il 

continuo ri - esilio dei lupi “altrove ”.19 L’assunto stesso che 

i lupi appartengano “altrove ”—in aree protette designate e 

rigorosamente delimitate piuttosto che in paesaggi 

culturali accanto alle attività umane  — perpetua un senso 

 
18 De Witte, “Where the Wild Things Are,” 418.  
19 *Umwelten * si riferisce a “la comprensione sensoriale e cognitiva che tutte le 

specie hanno del proprio ambiente, che comprende odori, pratiche di 

socializzazione, geografie bio - fisiche, modi di essere e così via.” De Witte, 407; in 

riferimento a Jakob von Uexküll, A Foray into the Worlds of Animals and Humans: 

With a Theory of Meaning (University of Minnesota Press, 2010).  



Pensare come una montagna  

 
12 

di “trasgressione dei confini ” che diventa motivo 

sufficiente per intervenire contro il lupo, 

indipendentemente dal danno effettivo. Questo dipinge 

persistentemente i lupi come intrinsecamente pericolosi, 

richiedendo il loro continuo ri - esilio per mantenere la 

sicurezza e il controllo umani.  

 

Mediare altrimenti “gli spazi quotidiani di incontro (reali o 

immaginati) tra lupo e umano ”20  comporterebbe quindi 

riconoscere l ’alterità dei lupi riconoscendo che hanno la 

propria normatività, il proprio Umwelt : la loro distinta 

percezione sensoriale e cognitiva del mondo, che non 

può essere pienamente compresa ma deve essere 

rispettata come tale. Comporterebbe anche una forma di 

negoziazione spaziale continua e iterativa  — piuttosto che 

divisioni territoriali rigide e fisse  — sviluppando pratiche di 

“condivisione dello spazio ” che riconoscano bisogni di 

specie sovrapposti ma distinti. Questo è ciò che, in un 

articolo intitolato “(Co)producing Landscapes of 

Coexistence: A Historical Political Ecology of Human -

Wolf Relations in Italy ”, Valerio Donfrancesco definisce 

“paesaggi di coesistenza ”, ovvero “uno strumento 

euristico per concettualizzare la formazione delle 

relazioni umano -fauna selvatica attraverso un insieme di 

 
20  Sanna Ojalammi e Nicholas Blomley, “Dancing with Wolves: Making Legal 

Territory in a More -Than -Human World,” Geoforum 62 (2015): 51.  

 



Pensare come una montagna  

 
13 

forze più che umane, comprese economie politiche più 

ampie e agency non umane ”.21 Oltre a questa dimensione 

spaziale, sarebbe necessaria un ’ulteriore dimensione 

temporale. Una forma di integrazione temporale potrebbe 

connettere memorie storiche di coesistenza con una 

pianificazione orientata al futuro per popolazioni di lupi 

sostenibili. In modo più fondamentale, tutte queste 

sperimentazioni r ichiederebbero e porterebbero 

inevitabilmente a innovazioni giuridiche, esplorando 

quadri che vadano oltre un senso di protezione umana 

“dei ” lupi verso un riconoscimento degli esseri umani che 

vivono e condividono il loro habitat “con ” i lupi  — come co -

abitanti con rivendicazioni legittime sul territorio e co -

produttori di paesaggi (giuridici) di coesistenza.  

 

Come, quindi, potrebbero le istituzioni e le comunità 

bergamasche muoversi verso una coesistenza 

inquadrata da una legalità ampliata e non 

antropocentrica? Si possono delineare almeno tre 

percorsi generali che portano a innovazioni 

rappresentative, riorgan izzazioni territoriali e sensibilità 

guidate dalla giustizia. In primo luogo, i cittadini di 

Bergamo potrebbero essere invitati a riconoscere il lupo 

non meramente come specie protetta ma come co -

abitante di un territorio condiviso, con rivendicazioni che 

 
21 Valerio Donfrancesco, “(Co)producing Landscapes of Coexistence: A Historical 

Political Ecology of Human -Wolf Relations in Italy,” Geoforum 140 (2024): 3.  



Pensare come una montagna  

 
14 

meritano ascolto attivo e rappresentanza. Le iniziative 

educative e culturali possono svolgere un ruolo 

importante nel plasmare l ’opinione pubblica qui. 

L’Ambasciata olandese del Mare del Nord potrebbe 

fornire un esempio, dove un agente non umano  — il Mare 

del Nord  — è riconosciuto e rappresentato come 

“cittadino ” attivo, parte di un demos più che umano. 22  In 

alternativa, e seguendo l ’esempio del riconoscimento del 

fiume Whanganui come persona giuridica ad Aotearoa 

Nuova Zelanda, si potrebbe sviluppare un modello di 

guardianship . L’innovazione giuridica potrebbe assumere 

la forma della nomina di guardiani umani per i branchi di 

lupi. Le Alpi Orobie, o le popolazioni di lupi al loro interno, 

potrebbero ottenere legittimazione processuale 

attraverso guardiani  — idealmente etologi o biologi 

specializzati nello studio dei lupi  — che avrebbero il 

mandato di rappresentare i loro interessi. In  termini di 

riorganizzazioni territoriali, si potrebbe immaginare una 

forma di co - gestione spaziale tra pastori, ambientalisti, 

autorità locali e istituzioni culturali, tra gli altri, per co -

progettare quadri di governance condivisa dei pascoli 

alpini, bil anciando la produzione di bestiame con la 

presenza del lupo. Qui, il diritto funzionerebbe meno 

come comando fisso che come processo facilitativo 

iterativo che serve gli interessi sempre mutevoli ed 

 
22  Si veda il sito web dell ’Ambasciata del Mare del Nord:  

www.embassyofthenorthsea.com .  

http://www.embassyofthenorthsea.com/


Pensare come una montagna  

 
15 

evolutivi sia degli umani che dei non umani. 23  Piuttosto 

che affermare diritti di proprietà esclusivi in spazi 

delimitati dove ai lupi è rigorosamente vietato entrare, 

come potrebbe il diritto piegarsi per accogliere il loro 

sempre temporaneo ma essenziale “diritto di 

passaggio ”? Complessivamente, si potrebbe sviluppare 

una sensibilità più guidata dalla giustizia e riparativa. 

Invece di inquadrare la predazione dei lupi 

esclusivamente in termini di compensazione o 

riparazione economica per danni inflitti agli esseri umani  

— e più precisamente alla proprietà privata, che si tratti di 

bestiame come possesso umano o danni alla proprietà 

fisica  — si potrebbero immaginare quadri riparativi che 

riconoscano la perdita ma affermino anche il diritto del 

lupo di esiste re, dove alla luce di ciò che la popolazione di 

lupi ha attraversato dalla sua eradicazione dalle Orobie, 

considerazioni etiche informerebbero modi per ristabilire 

un nuovo modus vivendi su uno spazio condiviso. 24  Tutte 

queste iniziative dovrebbero essere informate da 

meccanismi partecipativi guidati localmente  — radicati 

nel riconoscimento che integrare meglio le normatività 

locali potrebbe contrastare i quadri antropocentrici 

 
23 Per un esempio, si veda Gustav Stenseke Arup, “Entangled Law: A Study of the 

Entanglement of Wolves, Humans, and Law in the Landscape” (tesi di dottorato, 

Karlstad University, 2021).  
24   Per tali considerazioni etiche e come integrarle nel diritto, si veda Marie 

Petersmann, “Response -Abilities of Care in More -Than -Human Worlds,” Journal of 

Human Rights and the Environment 12, n. 1 (2021): 102 –24.  



Pensare come una montagna  

 
16 

modernisti  — non per cancellare o ignorare le tradizioni 

pastorali, ma per incorporarle nel processo decisionale 

contemporaneo. La pastorizia stessa è un sistema 

normativo con valori di cura, lavoro e attaccamento alla 

terra. Riconoscere sia le norme lupine che quelle 

pastorali potrebbe fondare un ’immaginazione giuridica 

più simmetrica che costringe tutti gli attori a confrontarsi 

con i propri ruoli e interessi in questa coesistenza 

multispecie. I percorsi qui delineati sono deliberatamente 

situati all ’inte rno delle tradizioni giuridiche europee e del 

contesto culturale specifico delle Orobie. Escludo 

intenzionalmente i modelli ecuadoriani o boliviani di 

riconoscimento costituzionale della Pachamama o 

“Madre Terra ” come “soggetto di diritto ”, poiché questi 

sviluppi sono emersi in particolari contesti storici di stati 

pluri -nazionali che fanno i conti con cosmologie indigene 

e animiste che sono, inevitabilmente, non presenti 

all ’interno del contesto culturale locale delle Orobie. 

Sebbene questi riconoscimenti costituzionali andini 

offrano alternative profonde alle legalità 

antropocentriche, il loro trapianto a Bergamo 

perpetuerebbe un ’appropriazione estrattiva di 

cosmologie indigene divorziate dai loro contesti pluri -

nazionali e storie di resistenza. Suggerire questo modello 

come via da seguire rischierebbe quindi l ’appropriazione 

e cooptazione culturale, e riprodurrebbe la stessa 

violenza che i popoli indigeni, nativi e aborigeni in tutto il 



Pensare come una montagna  

 
17 

mondo hanno continuamente affrontato sin dai loro 

incontri con i colonizzatori. 25  Nelle Orobie, la sfida è quindi 

sviluppare forme di soggettività giuridica che emergano e 

rispondano alle realtà situate specifiche della tradizione 

pastorale, dell ’ecologia alpina e della cultura giuridica 

europea che caratterizzano questo paesaggio.  

 

Pensare come una montagna  a Bergamo oggi significa 

riconoscere che il ritorno del lupo non è un ’anomalia ma 

un ripristino della continuità ecologica  — o quello che 

Sanna Ojalammi e Nicholas Blomley chiamano una 

“riorganizzazione più che umana del territorio legale ”.26  

Significa vedere che il conflitto tra lupi e umani non è uno 

scontro tra bene e male ma di ordini normativi 

sovrapposti. Significa accettare che il diritto, come 

attualmente concepito, è limitato nel suo 

antropocentrismo, e che sono necessari nuovi quadri  per 

rappresentare altrimenti le normatività non umane. Il 

ritorno del lupo pone domande fondamentali sulla 

soggettività giuridica, i diritti territoriali e la possibilità di 

un diritto non antropocentrico. Scontri, tensioni e conflitti 

rimarranno inevitab ili, ma piuttosto che essere percepiti 

lungo linee di inimicizia, uno spostamento di percezione 

 
25  Si veda Petersmann, “The EU Charter on Rights of Nature.” Si veda anche Marie 

Petersmann, “In the Break (of Rights and Representation): Sociality Beyond the 

Non/Human Subject,” The International Journal of Human Rights 28, n. 8 –9 (2023): 

1279–1303.  
26  Ojalammi e Blomley, “Dancing with Wolves,” 51.  



Pensare come una montagna  

 
18 

potrebbe aiutare a porli in primo piano come quello che 

Ojalammi e Blomley identificano come l ’”intricata e 

spesso violenta ‘danza ’ tra umani e lupi ” che co -produce 

lo spazio giuridico. 27 Che sia attraverso cittadinanza 

simbolica, modelli di guardianship  o forme più 

pragmatiche di innovazione e rappresentanza giuridica, la 

sfida è creare uno spazio dove la presenza del lupo non 

sia meramente tollerata ma normativamente 

riconosciuta. Nelle Orobie, questo significa intrecciare 

tradizioni pastorali, scienza della conservazione, diritto 

europeo e riflessione artistica in un tessuto sociale, 

culturale, politico, economico e giuridico capace di 

sostenere una genuina coesistenza multispecie. In 

questo senso, il lupo non è solo una specie che 

ricoloniz za una catena montuosa. È una domanda posta 

al diritto, alla politica e alla cultura: potete immaginare una 

comunità più grande dell ’umano? La risposta rimane 

aperta, ma nelle montagne bergamasche il dialogo è già 

iniziato.  

 

  

 
27 Ojalammi e Blomley, 59.  



Pensare come una montagna  

 
19 

Note biografiche  

Marie Petersmann è professoressa associata di diritto presso la LSE Law School di 

Londra. Il suo lavoro si colloca all’intersezione tra diritto internazionale, ecologia e 

teoria critica. La sua ricerca si concentra sui confini materiali, soggettivi, spazia li e 

temporali dei danni socio -ecologici ed esplora quali tattiche e strategie giuridiche 

possano essere elaborate per disfare, interrompere e rifiutare i fondamenti giuridici 

dell’economia estrattivista globale. È autrice di  When Environmental Protection and 

Human Rights Collide  (Cambridge University Press, 2022); coautrice (con Julia 

Dehm, Afshin Akhtar Khavari e Kathleen Birrell) di  Law and the Inhuman  (Cambridge 

University Press, 2025); e curatrice, insieme a Dimitri Van Den Meerssche, 

di  Underworlds: Sites and Struggles of Global Dis/Ordering  (2026). Petersmann ha 

conseguito un dottorato di ricerca in diritto internazionale presso l’Istituto 

Universitario Europeo di Firenze e un LL.M. presso il Graduate Institute of 

International and Development Studies di Ginevra.  


