Pensare come una montagna

Supplemento ) Il ritorno del lupo nelle Alpi Orobie:

Paesaggi giuridici di coesistenza piu che umana

Marie Petersmann

Il ritorno del lupo nelle Orobie solleva una questione che
va ben oltre la gestione della fauna selvatica: possiamo
immaginare quadri giuridici che riconoscano I'agency non
umana non come oggetto di tutela, ma come forma di
normativita con rivendicazioni legittime? Fino agli inizi del
Novecento, i lupi erano una presenza familiare nelle
montagne bergamasche. Folklore, toponimi e cronache
del periodo della prima eta moderna attestano la densita
della popolazione di lupi e l'intensita del conflitto con le
comunita pastorali.! La persecuzione sistematica
attraverso taglie, veleno, trappole e armi da fuoco culmind
nell'eradicazione del lupo dalla regione alpina entro la
meta del Novecento.? Negli anni Venti, i lupi erano
scomparsi dalle Orobie, sopravvivendo solo in rifugi
isolati dellAppennino centrale e meridionale. Questa
estirpazione deriva da un progetto secolare di esilio

' Si veda in generale Virginie Maris, La Part Sauvage du Monde: Penser la Nature
dans I’Anthropocéne (Seuil, 2021).

2 Henry Buller, “Safe from the Wolf: Biosecurity, Biodiversity, and Competing
Philosophies of Nature,” Environment and Planning 40 (2008): 1583.

‘ GAMeC



Pensare come una montagna

forzato che ha progressivamente rimosso i lupi dal
“nostro” spazio attraverso narrazioni di biosicurezza e
protezione del bestiame. Come sostiene Floris de Witte,
tali narrazioni perpetuano “fino ad oggi l'assunto
ampiamente condiviso secondo cui la natura e gli animali
sono oggetti che richiedono la gestione da parte degli
esseri umani.”®

La storia del ritorno dei lupi inizia negli anni Settanta, con
rigorose misure di protezione adottate in Abruzzo e
nell’lAppennino meridionale, che hanno portato i lupi a
disperdersi lentamente attraverso gli Appennini e nelle
Alpi occidentali.* Da questi rifugi, le popolazioni di lupi
hanno iniziato la loro ricolonizzazione naturale.® Negli anni
Novanta avevano raggiunto le Alpi liguri e piemontesi e,
nei decenni successivi, individui in dispersione hanno
colonizzato le Alpi occidentali per poi espandersi
gradualmente verso est. Negli anni 2010, branchi di lupi
sono stati documentati nelle Alpi centrali e orientali,

3 Floris De Witte, “Where the Wild Things Are: Animal Autonomy in EU Law,”
Common Market Law Review 60 (2023): 394.

4 Elena Fabbri et al., “From the Apennines to the Alps: Colonization Genetics of the
Naturally Expanding Italian Wolf (Canis lupus) Population,” Molecular Ecology 16
(2007): 1661-71.

5 Questa & la mia traduzione dall’italiano ‘ricolonizzazione’, si veda ad esempio “Il
lupo,” Progetto Pasturs, consultato il 29 novembre 2025,
https://pasturs.org/scomparsa-e-ritorno-del-lupo/ o “Lo status del lupo in Regione
Lombardia 2020/2021,” LIFE WolfAlps EU, consultato il 29 novembre 2025,
www.lifewolfalps.eu/wp-content/uploads/2022/07/Report-
Lupo_Lombardia_2020_21.pdf.

i GAMeC



https://pasturs.org/scomparsa-e-ritorno-del-lupo/
http://www.lifewolfalps.eu/wp-content/uploads/2022/07/Report-Lupo_Lombardia_2020_21.pdf
http://www.lifewolfalps.eu/wp-content/uploads/2022/07/Report-Lupo_Lombardia_2020_21.pdf

Pensare come una montagna

comprese le Orobie lombarde.® Questo non & stato il
risultato di una reintroduzione pianificata, come nel caso
dello stambecco alpino nelle Orobie negli anni Ottanta —
una storia di successo che oggi conta centinaia di
esemplari — ma di lupi che affermavano la propria agency
e autonomia.” La distinzione tra reintroduzione pianificata
e ricolonizzazione naturale € cruciale.

Il lupo non & un ospite della benevolenza umana, ma un
agente che ha riaffermato la propria presenza,
dimostrando la permeabilita dei paesaggi e la resilienza
delle specie quando hanno la possibilita di recuperare. |l
lupo a Bergamo incarna quindi un paradosso: €
simultaneamente figura di continuita ecologica — un
animale che ritorna in territori dai quali era stato prima
eradicato dalla violenza e dal controllo umano — e di
rottura ecologica, destabilizzando forme consolidate di
uso del suolo, gestione del bestiame e consenso politico.

Il caso del lupo nelle Orobie non & unico. In tutta Europa, i
lupi stanno ricolonizzando regioni dalle quali erano stati
forzatamente estirpati: il Giura, i Carpazi, le pianure
tedesche, la Penisola iberica.? In ogni caso, il loro ritorno

6 “The Wolf in the Italian Alps,” Life Wolf Alps EU, consultato il 23 novembre 2025,
www.lifewolfalps.eu/en/the-wolf-in-the-alps/the-wolf-in-the-italian-alps.

7 Altri grandi carnivori reintrodotti in Europa includono il bisonte europeo, lo
stambecco iberico, il castoro eurasiatico, I'orso bruno, la lince eurasiatica e la lince
iberica. Stefanie Deinet et al., Wildlife Comeback in Europe: The Recovery of
Selected Mammal and Bird Species (Zoological Society of London, 2013).

8 Deinet et al., Wildlife Comeback in Europe.

i GAMeC



http://www.lifewolfalps.eu/en/the-wolf-in-the-alps/the-wolf-in-the-italian-alps

Pensare come una montagna

genera dispute legali, ansie culturali e opportunita
ecologiche.® Le montagne bergamasche fanno quindi
parte di un esperimento continentale di coesistenza, ma
le Orobie hanno anche caratteristiche distintive: un denso
patrimonio pastorale e un tessuto culturale attento
all'identita montana. Il ritorno del lupo qui risuona con la
possibilita di immaginare il diritto non come monopolio
umano ma come terreno condiviso di negoziazione piu
che umana.

Il programma culturale Pensare come una montagna
chiede se possiamo immaginare nuove forme di
normativita che vadano oltre 'umano, e se i quadri
giuridici possano essere ampliati per rappresentare
soggettivita non umane. In cid che segue, tratto il ritorno
del lupo sia come fatto ecologico che come metafora
culturale — un invito a ripensare i confini del diritto, della
comunita e delle norme nei paesaggi montani
bergamaschi. Questo saggio colloca la ricolonizzazione
del lupo nel suo contesto ecologico e storico. Esplora i
dibattiti giuridici e politici che ha generato e si apre verso
le questioni filosofiche e normative: pud il lupo — o
'ecosistema montano delle Orobie — essere inteso come

° D. P. J. Kuijper et al., “Keep the Wolf from the Door: How to Conserve Wolves in
Europe’s Human-Dominated Landscapes?” Biological Conservation 104 (2019):
235.

) GAMeC



Pensare come una montagna

agente normativo? Come potrebbe apparire un quadro
giuridico locale se riconoscesse la loro agency?

La ricolonizzazione naturale del Ilupo come
trasformazione del paesaggio giuridico

Il ritorno del lupo nelle Orobie negli anni 2010 ¢ il risultato
di un processo di ricolonizzazione naturale — in altre
parole, € stato spontaneo. Nessuna autorita ha rilasciato
lupi nelle montagne bergamasche. Piuttosto, i lupi sono
arrivati di propria iniziativa, ripopolando quello che un
tempo era il loro “habitat naturale”. Ma questo habitat &
ancora “naturale” per i lupi oggi? Cosa significa per un
habitat essere “naturale” in primo luogo, e secondo quali
standard o secondo chi?

Il lupo in ltalia & rigorosamente protetto dalla legge
nazionale ed europea. La Direttiva Habitat dellUE lo
elenca nellAllegato IV come specie bisognosa di
protezione rigorosa, vietandone l'uccisione deliberata, la
cattura o il disturbo, e la distruzione dei siti di
riproduzione.® La Convenzione di Berna sulla
conservazione della fauna selvatica e degli habitat
naturali europei vieta similmente la loro uccisione o

0 Direttiva 92/43/CEE del Consiglio, relativa alla conservazione degli habitat
naturali e seminaturali e della flora e della fauna selvatiche, G.U. 1992, L 206/7.

i GAMeC



Pensare come una montagna

disturbo deliberato." La Legge italiana 157/1992 sancisce
questi obblighi nel diritto nazionale.” Qualsiasi controllo
letale 0 deroga deve essere giustificato da eccezioni
rigorose e autorizzato sia dalle istituzioni nazionali che
dall’'lUE. Nonostante cio, la politica regionale in Lombardia
€ caratterizzata da tentativi ricorrenti di ammorbidire la
protezione. Le associazioni di agricoltori e i politici
regionali hanno chiesto il declassamento dello status
giuridico del lupo, sostenendo che la sua popolazione &
ormai robusta e che i mezzi di sussistenza rurali sono
minacciati, richiedendo quindi maggiore flessibilita
gestionale.® Il risultato € un mosaico giurisprudenziale
che riflette la piu ampia tensione tra il diritto della
biodiversita a livello UE e le pressioni locali per
'autonomia e una gestione regionale piu flessibile.

A un livello, il lupo & gia un soggetto giuridico — non nel
senso di “detentore di diritti”, ma come agente capace di,
seppure indirettamente, partecipare alla direzionalita
della produzione di leggi e politiche. Il diritto dell’lUE e

" Decisione 82/72/CEE del Consiglio del 3 dicembre 1981, relativa alla conclusione
della Convenzione sulla conservazione della vita selvatica e dell’ambiente naturale
in Europa, G.U.1982, L 38/1.

2 Legge 11 febbraio 1992, n. 157, G.U. 1992, n. 46, Suppl. Ord.

8 Una recente mozione & stata approvata nel Consiglio regionale della Lombardia
riguardo alla gestione del lupo. Si veda “Lupi, mozione approvata nel Consiglio
regionale della Lombardia,” Caccia Passione, 4 febbraio 2025,
www.cacciapassione.com/en/wolves-motion-approved-in-the-Lombardy-
regional-council L'ltalia ha anche sostenuto la contestata proposta dellUE di
declassare lo status di protezione del lupo. Si veda Leonie Cater, “EU Parliament
Approves Law to Let Farmers Shoot More Wolves,” Politico, 8 maggio 2025,
www.politico.eu/article/european-lawmakers-vote-to-loosen-wolf-protections.

i GAMeC



http://www.cacciapassione.com/en/wolves-motion-approved-in-the-Lombardy-regional-council
http://www.cacciapassione.com/en/wolves-motion-approved-in-the-Lombardy-regional-council
http://www.politico.eu/article/european-lawmakers-vote-to-loosen-wolf-protections

Pensare come una montagna

nazionale gli conferiscono uno status che plasma il
comportamento umano — ¢ illegale, per gli esseri umani,
uccidere, catturare o disturbare i lupi. Lattuale protezione
legale prevista dalla Direttiva Habitat del’'UE e dal diritto
nazionale opera all'interno di quella che de Witte
identifica come limitazione fondamentale del diritto: le
norme giuridiche “sono spesso basate su assunzioni
riguardo allagency umana”, faticando a dare senso a
come i non umani esperiscono il mondo.” Il lupo &
protetto, ma come nota de Witte, “per noi” — attraverso
ragionamenti antropocentrici della biodiversita come
risorsa o servizio ecosistemico. Al contrario, i movimenti
per i diritti della natura — che si tratti del riconoscimento
costituzionale della Pachamama in Ecuador, del
riconoscimento del fiume Whanganui come persona
giuridica ad Aotearoa Nuova Zelanda, o di ordinanze locali
in Europa—accennano verso una concezione ampliata
della soggettivita giuridica.”® Queste iniziative non si
limitano a proteggere la natura come oggetto di
preoccupazione umana e sotto controllo umano, ma la
riconoscono come soggetto con diritti e rivendicazioni
intrinseche. Tale riconoscimento non deve essere

“ De Witte, “Where the Wild Things Are,” 408; citando Irus Braverman, “Animal
Mobilegalities: The Regulation of Animal Movement in the American City,”
Humanimalia 5 (2013): 104.

s Marie Petersmann, “The EU Charter on Rights of Nature: Colliding Cosmovisions
on Non/Human Relations,” in Non-Human Rights: Critical Perspectives, eds. Alexis
Alvarez-Nakagawa e Costas Douzinas (Edward Elgard, 2024), 141-63.

! GAMeC



Pensare come una montagna

puramente simbolico. Ad Aotearoa Nuova Zelanda, la
personalita giuridica del fiume significa che i guardiani
possono intentare cause per suo conto, che i suoi
interessi devono essere considerati nelle decisioni di
pianificazione, e che il danno al fiume & perseguibile per
legge. Applicato alle Orobie, cid significherebbe che gli
sviluppi proposti che interessano gli habitat dei lupi —
nuove strade, infrastrutture sciistiche o zone pastorali
espanse — richiederebbero una consultazione con
“guardiani del lupo”, e che i bisogni territoriali dei branchi
di lupi costituirebbero un interesse legalmente
riconoscibile, piuttosto che semplicemente un vincolo
all’attivita umana.

Il ritorno dei lupi nelle Orobie pone quindi una serie di
domande al diritto: e se i lupi, 0 gli ecosistemi delle Alpi
Orobie, fossero riconosciuti come persone giuridiche? E
se la montagna stessa potesse essere rappresentata nel
diritto, come lo € il fiume Whanganui ad Aotearoa Nuova
Zelanda? Un tale approccio e sensibilita non
eliminerebbero il conflitto, ma lo riconfigurerebbero —
pastori e lupi sarebbero co-rivendicanti in uno spazio
giuridico condiviso, con istituzioni che mediano tra diritti
sovrapposti anziché privilegiare gli interessi umani. Oltre
il diritto in senso stretto, il lupo incarna una forma propria
di normativita. | lupi regolano gli ecosistemi: predando
caprioli e cinghiali, influenzano le dinamiche della

i GAMeC



Pensare come una montagna

vegetazione, la rigenerazione forestale e i modelli di
biodiversita. Questo e il senso ecologico in cui Aldo
Leopold comprendeva i lupi come essenziali per
I'integrita delle comunita terrestri. Ma i lupi mettono in
atto anche norme “sociali” non umane all'interno dei
propri branchi: gerarchie, cooperazione nella caccia e
cura dei cuccioli. Gli etologi hanno a lungo osservato la
complessita delle “societa” lupine. Nel suo libro Wild
Diplomacy: Cohabiting with Wolves on a New Ontological
Map, Baptiste Morizot esplora come gli esseri umani
possano coesistere con grandi predatori come i lupi
attraverso quella che definisce una “diplomazia
selvaggia”.® Fondamentalmente, la “diplomazia”
multispecie di Morizot non presume comprensione o
armonia reciproche, ma piuttosto accetta una
negoziazione continua in mezzo a differenze irriducibili.
Questo riconfigura il conflitto non come un problema da
risolvere attraverso l'eliminazione dei lupi o il totale ritiro

'8l lavoro di Morizot esamina come la comunicazione emerga attraverso le relazioni
tra esseri umani e lupi, dando origine a quella che chiama “diplomazia con gli esseri
viventi”. Prendendo come esempio le bio-recinzioni, sostiene che I'elemento
essenziale non € fingere una comunicazione “diplomatica” genuinamente specie-
specifica, ma piuttosto impiegare negoziazione, mediazione e adattamento
attraverso “metodi di discussione” che possono essere compresi oltre i confini
delle specie. Gli escrementi dei lupi, per esempio, servono come archivio di dati
riguardanti la forza e struttura del branco, i confini territoriali € persino la condizione
emotiva dei maschi alfa. Queste informazioni potrebbero essere reindirizzate per
indicare limiti spaziali che i lupi dovrebbero evitare di oltrepassare per impedire loro
di entrare in determinate aree. Si veda Baptiste Morizot, Wild Diplomacy:
Cohabiting with Wolves on a New Ontological Map, trad. Catherine Porter (State
University of New York Press, 2022).

i GAMeC



Pensare come una montagna

umano, ma come condizione permanente della
coesistenza — una che richiede forme istituzionali capaci
di sostenere disaccordi produttivi. Questo approccio
enfatizza il negoziare con i non umani e riconoscere la
loro agency e normativita pur facendo i conti con la loro
radicale alterita. Queste norme intraspecifiche, pur non
essendo “legali” in senso umano, sono modalita di
normativita che plasmano il comportamento e
sostengono le comunita.” Riconoscerle significa sfidare
il monopolio del diritto umano come unico quadro per
'ordine normativo. Nelle Orobie, le norme dei lupi si
intersecano quindi con le norme pastorali: il movimento
stagionale delle greggi, 'uso consuetudinario dei pascoli
alpini e l'etica della pastorizia. |l conflitto tra lupi e pastori
€ quindi uno scontro non solo di interessi ma anche di
ordini normativi: lupino, pastorale, burocratico, ecologico.
Riconoscere questa pluralita normativa € un primo passo
verso l'immaginare il diritto come luogo di negoziazione
tra agenti umani e non umani eterogenei.

7 Come sostiene Margaret Davies, tutti i non umani producono i propri valori e
norme, dove queste ultime sono intese come “un modello, standard o direzione,
che & anche una guida per I'azione,” cioé che contiene un“azione guidata da uno
SCoOpo 0 azione che segue una direzione”. Di conseguenza, e seguendo Georges
Canguilhem, Davies sostiene che ogni organismo vivente “crea e vive secondo le
proprie norme”, con il desiderio di vivere senza dolore come soglia comune. Siveda
Margaret Davies, EcoLaw: Legality, Life and the Normativity of Nature (Routledge
2022), 4, 59. La normativita non umana, quindi, intra-agisce con la normativita
umana—sono plasmate e determinate I'una dall’altra.

° GAMeC



Pensare come una montagna

Normativita multispecie attraverso le interazioni
umano-lupo

Superare questo impasse richiede quello che de Witte,
seguendo Morizot, chiama “interazioni diplomatiche tra
specie”. Come sostiene de Witte, la sfida non € eliminare
I'inevitabile conflitto di norme e interessi, ma mediarlo in
modi che non riproducano e perpetuino la violenza e
dominazione umana sui non umani. Fondamentalmente,
tuttavia, riconoscere e fare i conti con l'agency e la
normativita dei lupi non € un appello a riconoscere i lupi
come piu “simili a noi” ma, al contrario, abbracciare la loro
radicale alterita “concentrandosi sulla loro fondamentale
diversita”, per spostare “la nostra prospettiva sul ruolo del
diritto nel mediare gli incontri tra animali selvatici e
ambiente umano”.”® Nelle Orobie, questo significa creare
quadri giuridici e culturali capaci di sostenere quello che
chiama “un incontro” tra Umwelten pari, piuttosto che il
continuo ri-esilio dei lupi “altrove”.® Lassunto stesso che
i lupi appartengano “altrove”—in aree protette designate e
rigorosamente delimitate piuttosto che in paesaggi
culturali accanto alle attivita umane — perpetua un senso

'8 De Witte, “Where the Wild Things Are,” 418.

® *Umwelten* si riferisce a “la comprensione sensoriale e cognitiva che tutte le
specie hanno del proprio ambiente, che comprende odori, pratiche di
socializzazione, geografie bio-fisiche, modi di essere e cosi via.” De Witte, 407; in
riferimento a Jakob von Uexkiill, A Foray into the Worlds of Animals and Humans:
With a Theory of Meaning (University of Minnesota Press, 2010).

" GAMeC



Pensare come una montagna

di “trasgressione dei confini” che diventa motivo
sufficiente per intervenire contro il lupo,
indipendentemente dal danno effettivo. Questo dipinge
persistentemente i lupi come intrinsecamente pericolosi,
richiedendo il loro continuo ri-esilio per mantenere la
sicurezza e il controllo umani.

Mediare altrimenti “gli spazi quotidiani di incontro (reali o
immaginati) tra lupo e umano”?° comporterebbe quindi
riconoscere l'alterita dei lupi riconoscendo che hanno la
propria normativita, il proprio Umwelt. la loro distinta
percezione sensoriale e cognitiva del mondo, che non
pud essere pienamente compresa ma deve essere
rispettata come tale. Comporterebbe anche una forma di
negoziazione spaziale continua e iterativa — piuttosto che
divisioni territoriali rigide e fisse — sviluppando pratiche di
“condivisione dello spazio” che riconoscano bisogni di
specie sovrapposti ma distinti. Questo € cid che, in un
articolo intitolato “(Co)producing Landscapes of
Coexistence: A Historical Political Ecology of Human-
Wolf Relations in Italy”, Valerio Donfrancesco definisce
“paesaggi di coesistenza”, ovvero “uno strumento
euristico per concettualizzare la formazione delle
relazioni umano-fauna selvatica attraverso un insieme di

20 Sanna Ojalammi e Nicholas Blomley, “Dancing with Wolves: Making Legal
Territory in a More-Than-Human World,” Geoforum 62 (2015): 51.

? GAMeC



Pensare come una montagna

forze piu che umane, comprese economie politiche piu
ampie e agency non umane”.?' Oltre a questa dimensione
spaziale, sarebbe necessaria un’ulteriore dimensione
temporale. Una forma di integrazione temporale potrebbe
connettere memorie storiche di coesistenza con una
pianificazione orientata al futuro per popolazioni di lupi
sostenibili. In modo piu fondamentale, tutte queste
sperimentazioni  richiederebbero e porterebbero
inevitabilmente a innovazioni giuridiche, esplorando
quadri che vadano oltre un senso di protezione umana
“dei” lupi verso un riconoscimento degli esseri umani che
vivono e condividono il loro habitat “con” i lupi — come co-
abitanti con rivendicazioni legittime sul territorio e co-
produttori di paesaggi (giuridici) di coesistenza.

Come, quindi, potrebbero le istituzioni e le comunita
bergamasche muoversi verso una coesistenza
inquadrata da una legalita ampliata e non
antropocentrica? Si possono delineare almeno tre
percorsi generali che portano a innovazioni
rappresentative, riorganizzazioni territoriali e sensibilita
guidate dalla giustizia. In primo luogo, i cittadini di
Bergamo potrebbero essere invitati a riconoscere il lupo
non meramente come specie protetta ma come co-
abitante di un territorio condiviso, con rivendicazioni che

21 Valerio Donfrancesco, “(Co)producing Landscapes of Coexistence: A Historical
Political Ecology of Human-Wolf Relations in Italy,” Geoforum 140 (2024): 3.

° GAMeC



Pensare come una montagna

meritano ascolto attivo e rappresentanza. Le iniziative
educative e culturali possono svolgere un ruolo
importante nel plasmare [|opinione pubblica qui.
LAmbasciata olandese del Mare del Nord potrebbe
fornire un esempio, dove un agente non umano — il Mare
del Nord — & riconosciuto e rappresentato come
“cittadino” attivo, parte di un demos piu che umano.?? In
alternativa, e seguendo I'esempio del riconoscimento del
fiume Whanganui come persona giuridica ad Aotearoa
Nuova Zelanda, si potrebbe sviluppare un modello di
guardianship. Linnovazione giuridica potrebbe assumere
la forma della nomina di guardiani umani per i branchi di
lupi. Le Alpi Orobie, o le popolazioni di lupi al loro interno,
potrebbero  ottenere legittimazione  processuale
attraverso guardiani — idealmente etologi o biologi
specializzati nello studio dei lupi — che avrebbero |l
mandato di rappresentare i loro interessi. In termini di
riorganizzazioni territoriali, si potrebbe immaginare una
forma di co-gestione spaziale tra pastori, ambientalisti,
autorita locali e istituzioni culturali, tra gli altri, per co-
progettare quadri di governance condivisa dei pascoli
alpini, bilanciando la produzione di bestiame con la
presenza del lupo. Qui, il diritto funzionerebbe meno
come comando fisso che come processo facilitativo
iterativo che serve gli interessi sempre mutevoli ed

22 Gj veda il sito web dell’Ambasciata del Mare del Nord:
www.embassyofthenorthsea.com.

) GAMeC



http://www.embassyofthenorthsea.com/

Pensare come una montagna

evolutivi sia degli umani che dei non umani.?® Piuttosto
che affermare diritti di proprieta esclusivi in spazi
delimitati dove ai lupi € rigorosamente vietato entrare,
come potrebbe il diritto piegarsi per accogliere il loro
sempre temporaneo ma essenziale “diritto di
passaggio”? Complessivamente, si potrebbe sviluppare
una sensibilita piu guidata dalla giustizia e riparativa.
Invece di inquadrare la predazione dei lupi
esclusivamente in termini di compensazione o0
riparazione economica per danni inflitti agli esseri umani
— e piu precisamente alla proprieta privata, che si tratti di
bestiame come possesso umano o danni alla proprieta
fisica — si potrebbero immaginare quadri riparativi che
riconoscano la perdita ma affermino anche il diritto del
lupo di esistere, dove alla luce di cid che la popolazione di
lupi ha attraversato dalla sua eradicazione dalle Orobie,
considerazioni etiche informerebbero modi per ristabilire
un nuovo modus vivendi su uno spazio condiviso.?* Tutte
queste iniziative dovrebbero essere informate da
meccanismi partecipativi guidati localmente — radicati
nel riconoscimento che integrare meglio le normativita
locali potrebbe contrastare i quadri antropocentrici

23Per un esempio, si veda Gustav Stenseke Arup, “Entangled Law: A Study of the
Entanglement of Wolves, Humans, and Law in the Landscape” (tesi di dottorato,
Karlstad University, 2021).

24 Per tali considerazioni etiche e come integrarle nel diritto, si veda Marie
Petersmann, “Response-Abilities of Care in More-Than-Human Worlds,” Journal of
Human Rights and the Environment 12, n. 1(2021): 102-24.

° GAMeC



Pensare come una montagna

modernisti — non per cancellare o ignorare le tradizioni
pastorali, ma per incorporarle nel processo decisionale
contemporaneo. La pastorizia stessa € un sistema
normativo con valori di cura, lavoro e attaccamento alla
terra. Riconoscere sia le norme lupine che quelle
pastorali potrebbe fondare un'immaginazione giuridica
piu simmetrica che costringe tutti gli attori a confrontarsi
con i propri ruoli e interessi in questa coesistenza
multispecie. | percorsi qui delineati sono deliberatamente
situati all'interno delle tradizioni giuridiche europee e del
contesto culturale specifico delle Orobie. Escludo
intenzionalmente i modelli ecuadoriani o boliviani di
riconoscimento costituzionale della Pachamama o
“Madre Terra” come “soggetto di diritto”, poiché questi
sviluppi sono emersi in particolari contesti storici di stati
pluri-nazionali che fanno i conti con cosmologie indigene
€ animiste che sono, inevitabilmente, non presenti
all'interno del contesto culturale locale delle Orobie.
Sebbene questi riconoscimenti costituzionali andini
offrano alternative profonde alle legalita
antropocentriche, il loro trapianto a Bergamo
perpetuerebbe un’appropriazione estrattiva di
cosmologie indigene divorziate dai loro contesti pluri-
nazionali e storie di resistenza. Suggerire questo modello
come via da seguire rischierebbe quindi I'appropriazione
€ cooptazione culturale, e riprodurrebbe l|la stessa
violenza che i popoli indigeni, nativi e aborigeni in tutto il

° GAMeC



Pensare come una montagna

mondo hanno continuamente affrontato sin dai loro
incontri con i colonizzatori.?® Nelle Orobie, la sfida & quindi
sviluppare forme di soggettivita giuridica che emergano e
rispondano alle realta situate specifiche della tradizione
pastorale, dell’ecologia alpina e della cultura giuridica
europea che caratterizzano questo paesaggio.

Pensare come una montagna a Bergamo oggi significa
riconoscere che il ritorno del lupo non € un'anomalia ma
un ripristino della continuita ecologica — o quello che
Sanna Ojalammi e Nicholas Blomley chiamano una
“riorganizzazione pil che umana del territorio legale”.?®
Significa vedere che il conflitto tra lupi € umani non € uno
scontro tra bene e male ma di ordini normativi
sovrapposti. Significa accettare che il diritto, come
attualmente  concepito, €& limitato nel suo
antropocentrismo, e che sono necessari nuovi quadri per
rappresentare altrimenti le normativita non umane. |l
ritorno del lupo pone domande fondamentali sulla
soggettivita giuridica, i diritti territoriali e la possibilita di
un diritto non antropocentrico. Scontri, tensioni e conflitti
rimarranno inevitabili, ma piuttosto che essere percepiti
lungo linee di inimicizia, uno spostamento di percezione

25 Sj veda Petersmann, “The EU Charter on Rights of Nature.” Si veda anche Marie
Petersmann, “In the Break (of Rights and Representation): Sociality Beyond the
Non/Human Subject,” The International Journal of Human Rights 28, n. 8-9 (2023).
1279-1303.

26 Ojalammi e Blomley, “Dancing with Wolves,” 51.

! GAMeC



Pensare come una montagna

potrebbe aiutare a porli in primo piano come quello che
Ojalammi e Blomley identificano come [I”intricata e
spesso violenta ‘danza’ tra umani e lupi” che co-produce
lo spazio giuridico.?” Che sia attraverso cittadinanza
simbolica, modelli di guardianship o forme piu
pragmatiche diinnovazione e rappresentanza giuridica, la
sfida & creare uno spazio dove la presenza del lupo non
sia meramente  tollerata ma normativamente
riconosciuta. Nelle Orobie, questo significa intrecciare
tradizioni pastorali, scienza della conservazione, diritto
europeo e riflessione artistica in un tessuto sociale,
culturale, politico, economico e giuridico capace di
sostenere una genuina coesistenza multispecie. In
questo senso, il lupo non €& solo una specie che
ricolonizza una catena montuosa. E una domanda posta
al diritto, alla politica e alla cultura: potete immaginare una
comunita piu grande dellumano? La risposta rimane
aperta, ma nelle montagne bergamasche il dialogo & gia
iniziato.

27 Ojalammi e Blomley, 59.

° GAMeC



Pensare come una montagna

Note biografiche

Marie Petersmann e professoressa associata di diritto presso la LSE Law School di
Londra. Il suo lavoro si colloca all’intersezione tra diritto internazionale, ecologia e
teoria critica. La sua ricerca si concentra sui confini materiali, soggettivi, spaziali e
temporali dei danni socio-ecologici ed esplora quali tattiche e strategie giuridiche
possano essere elaborate per disfare, interrompere e rifiutare i fondamenti giuridici
dell’economia estrattivista globale. E autrice di When Environmental Protection and
Human Rights Collide (Cambridge University Press, 2022); coautrice (con Julia
Dehm, Afshin Akhtar Khavari e Kathleen Birrell) di Law and the Inhuman (Cambridge
University Press, 2025); e curatrice, insieme a Dimitri Van Den Meerssche,
di Underworlds: Sites and Struggles of Global Dis/Ordering (2026). Petersmann ha
conseguito un dottorato di ricerca in diritto internazionale presso [I'lstituto
Universitario Europeo di Firenze e un LL.M. presso il Graduate Institute of
International and Development Studies di Ginevra.

° GAMeC



