Pensare come una montagna

Supplemento ) Le montagne sono maestre

Amal Khalaf

Stiamo vivendo una profonda discesa, un lento collasso.
Ci siamo lasciati alle spalle il mondo familiare e le
fondamenta su cui un tempo facevamo affidamento —
economiche, sociali, politiche, comunitarie, persino
ambientali — sono diventate profondamente instabili.
Latmosfera intorno a noi € densa di lutto, paura,
incertezza e angoscia. Tutto questo segnala che abbiamo
oltrepassato una soglia; il mondo ordinario che
conoscevamo € scomparso, € ora ci troviamo a viaggiare
insieme attraverso l'ignoto.

Ci viene chiesto di vivere senza le impalcature che un
tempo davano forma al senso. Eppure, questo
sradicamento pud rappresentare un invito in sé, a
ricordare che la discesa & sempre stata parte del ciclo del
divenire. Vivere ora, in questo disfacimento, richiede
un’alfabetizzazione diversa: una che impara a dimorare
nell'oscurita, ad ascoltare in assenza di certezza, a trovare
nutrimento nella relazione piuttosto che nel dominio. Non
abbiamo ancora il linguaggio o gli strumenti per

‘ GAMeC



Pensare come una montagna

orientarci, e il nostro istinto & spesso quello di ricadere
nelle vecchie abitudini del controllo, della dominazione,
della forza di volonta, i modi in cui ci & stato insegnato a
gestire l'incertezza. Ma quelle strategie qui non
funzionano. Le esigenze di questa discesa sono del tutto
diverse. Dove vai quando le cose crollano, quando la casa
ti & stata portata via, quando appaiono le crepe? Come
troviamo momenti di riposo, gioia e piacere all'interno di
una crisi in corso? Come ci organizziamo? E come
possiamo sostenerci a vicenda nellimmaginare nuovi
modi di stare insieme sia nel qui e ora che nel futuro?

bell hooks ci ricorda che 'amore € una pratica di liberta,
un gesto politico e pedagogico che esige che ci
presentiamo interi, vulnerabili, senza difese. Amare in
questo mondo significa rifiutare la logica della
disperazione. Educare, creare, prendersi cura — questi
atti diventano portali, piccoli santuari fuggitivi nelle rovine.
Ho imparato questo attraverso l'ascolto — di voci
trasmesse attraverso le generazioni, di canzoni familiari
dimenticate a meta ma mai scomparse. Attraverso anni e
geografie — dai quartieri popolari trascurati di Londra alle
scuole d’arte di Sharjah, dalle cucine comunitarie alle
case di cura — ho lavorato insieme ad artisti, educatori e
organizzatori per immaginare cosa potrebbe significare
I'apprendimento fuori dalla logica dell’estrazione. Questi
sono stati piccoli atti di sfida contro [I'architettura

i GAMeC



Pensare come una montagna

delllabbandono: scuole chiuse, cura erosa, futuri ipotecati
allausterita. In questi luoghi frantumati, costruiamo
pedagogie lente e relazionali secondo cui la conoscenza
€ un atto collettivo. Lavorare con comunita politicamente
diverse che affrontano le intersezioni di razzismo,
giustizia di genere, migrazione, abitazione, salute ed
educazione mi ha insegnato che la montagna non & solo
una topografia ma anche una prospettiva: complessa,
lenta, erosa e rinnovata dalla memoria, dall’estrazione e
dalla resilienza. Si tratta di sostenere conversazioni
dissidenti e di opposizione e di lanciare sfide ai modelli
neoliberali e coloniali di educazione € amministrazione,
ancora presenti oggi nei musei, nelle organizzazioni
artistiche e in altre istituzioni.

Pensare politicamente attraverso la differenza significa
entrare in un terreno instabile e stratificato come un
paesaggio montuoso. La metafora della montagna come
sito di complessita relazionale e temporale fornisce una
cornice concettuale attraverso cui comprendere queste
pratiche intrecciate di ascolto, apprendimento e
immaginazione collettiva. La nozione di Aldo Leopold del
“pensare come una montagna” descrive la profonda
consapevolezza ecologica che emerge dal vedere oltre
'immediato: “In ogni deliberazione, dobbiamo
considerare la rete della vita, le interconnessioni che
rendono gli ecosistemi resilienti, equilibrati e belli, da cui

i GAMeC



Pensare come una montagna

dipendono la nostra stessa integrita e il nostro
benessere.”’ Per me, pensare come una montagna &
anche una pedagogia femminista — € vedere come cura,
erosione, lutto e crescita sono intrecciati. Le montagne
sono maestre. Si muovono lentamente, si trasformano in
silenzio, resistono insieme. La loro saggezza non riguarda
'ascesa ma la profondita relazionale — il suolo che impara
dalla pietra, le radici che imparano dalla pioggia. In questo
modo, la pedagogia diventa ecologica — una pratica di
reciprocita. Il lavoro dell'insegnare, del creare,
dell'organizzare, non riguarda il controllo ma la sintonia.
Ascoltiamo le frequenze della  sopravvivenza.
Disimpariamo i curricoli della dominazione, del
saccheggio e della devastazione. Ci riuniamo in piccoli
cerchi, in condizioni impossibili, per ricordare come
prenderci cura l'uno dell’altro.

Il Centre for Possible Studies (2008-13) & stato uno di
questi esperimenti — uno spazio dove lo studio &
diventato reciproco, dove l'apprendimento si € mosso
attraverso la conversazione, l'arte e la cura. Paulo Freire
ha definito questo “educazione come pratica di liberta”,
un rifiuto del modello bancario, un riorientamento verso
'amore e la liberazione: “Leducazione o funziona come
uno strumento utilizzato per facilitare I'integrazione della

" Aldo Leopold, A Sand County Aimanac (Oxford University Press, 1987), 129.

) GAMeC



Pensare come una montagna

generazione piu giovane nella logica del sistema
presente e produrre conformita, oppure diventa la pratica
della liberta, il mezzo attraverso cui uomini e donne
affrontano criticamente e creativamente la realta e
scoprono come partecipare alla trasformazione del loro
mondo.”? Attraverso metodologie iterative e collaborative,
il centro ha cercato di valorizzare I'apprendimento
relazionale, incarnando la pedagogia della liberazione di
Freire in pratiche che sfidano i modelli gerarchici ed
estrattivi di trasferimento della conoscenza. | progetti
emersi da questo lavoro riconoscono che Ila
trasformazione € inseparabile dalla relazionalita; le nostre
vite, i nostri corpi e le nostre istituzioni sono intrecciati, e
'atto di immaginare nuovi futuri € sempre collettivo.
Considerando come le pratiche artistiche ed educative
mettano in atto cura collettiva e riflessione sistemica in
contesti concreti, progetti pluriennali hanno coinvolto
comunita in processi iterativi che sfidano sia le
disuguaglianze strutturali che le gerarchie culturalmente
imposte di voce, autorita e creativita. Questi impegni
sottolineano la centralita della cura come forma di
resistenza politica, facendo eco all'insistenza di Mariame
Kaba sul fatto che la liberazione € inseparabile dalla cura
reciproca: “Abbiamo bisogno di un mondo centrato sulla

2 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trad. Myra Bergman Ramos
(Continuum, 2000), 34.

) GAMeC



Pensare come una montagna

cura reciproca, dove le persone si prendono cura l'una
dell'altra, e dove la responsabilita & collettiva.”

Limpegno a lungo termine con scuole, case di cura e
organizzazioni comunitarie ha rivelato i modi molteplici in
cui lausterita sistemica e la privatizzazione minano
I'interdipendenza. Progetti che lavorano in cinque
quartieri londinesi, in particolare all'interno di case di
cura, hanno documentato la violenza fisica, emotiva e
strutturale prodotta dai sistemi privatizzati di assistenza,
dimostrando che la vulnerabilita non € accidentale ma
socialmente prodotta. In questo contesto, gli interventi
degli artisti servono non solo come risultati creativi ma
anche come processi attraverso cui i partecipanti
provano collettivamente formazioni sociali alternative.

| progetti Radio Ballads (2019-22), creati con le artiste
Sonia Boyce, Helen Cammock, Rory Pilgrim e llona Sagar,
hanno esteso questo lignaggio di pedagogia radicale.
Come la serie originale della BBC che ha dato alle voci dei
lavoratori spazio per respirare, questi progetti pluriennali
hanno usato il canto, la storia e 'ascolto come resistenza
— sia come processo triennale che come serie di opere
video e installazioni. Hanno raccolto voci che il sistema
aveva reso inudibili e hanno creato spazi dove le loro

3 Mariame Kaba, We Do This 'Til We Free Us: Abolitionist Organizing and
Transforming Justice (Haymarket Books, 2021),13

i GAMeC



Pensare come una montagna

storie non venivano consumate ma custodite. Lascolto
diventa un'etica. Lascolto diventa un atto di riparazione e
queste iterazioni contemporanee hanno posto al centro
la cura, I'interdipendenza e le politiche dell'ascolto.* A
Barking e Dagenham, Londra, Radio Ballads & stato
sviluppato nell’arco di quattro anni in collaborazione con
servizi di assistenza sociale, organizzatori comunitari e
residenti per esplorare come i processi artistici possano
offrire spazio per testimoniare e elaborare esperienze di
salute mentale, abusi domestici, malattie terminali, lutto e
assistenza di fine vita.

La logica di questi progetti riflette una critica delle
istituzioni culturali in cui le storie sono spesso sollecitate
ma raramente affrontate fino in fondo. Come chiede
Audre Lorde in “There Are No Honest Poems About Dead
Women”: “Cosa vogliamo l'uno dall’altro dopo aver
raccontato le nostre storie?”® Nel contesto della
narrazione istituzionalizzata, le narrazioni funzionano
spesso come valuta, richieste da chi esercita potere sugli
altri. Le storie vengono usate come armi per conferire
benefici asimmetrici, legittimando alcune forme di
conoscenza lasciando al contempo non riconosciuta la

4 Sonia Boyce et al., Radio Ballads: Songs for Change (Serpentine Gallery, 2022),
12-15.

5 Audre Lorde, "There Are No Honest Poems About Dead Women," in The
Collected Poems of Audre Lorde (W. W. Norton, 1997), 208.

' GAMeC



Pensare come una montagna

complessita dell’esperienza vissuta presente. | progetti
Radio Ballads, tuttavia, miravano a invertire questa
gerarchia: la testimonianza non era il prodotto finale ma
un luogo di co-creazione, riflessione e cura. Lascolto
stesso diventa una forma di azione. Come riflette Priya
Jay nei loro scritti per l'audioguida della mostra Radio
Ballads, l'ascolto pud accendere mondi, attirando le
comunita in un'esperienza condivisa creando al
contempo le condizioni per 'immaginazione e la gioia.®
Sulla scia del racconto, ci resta la responsabilita — di
tenere, di testimoniare, di agire. Le istituzioni possono
chiedere storie come prove, come dati, come risultati di
sovvenzioni. Ma nei nostri spazi, raccontare storie non &
transazione; € patto. Raccontiamo storie come modo per
rimanere vivi insieme.

Questo approccio alla pedagogia e alla pratica creativa &
inseparabile da un’etica della cura. Come menzionato
prima, bell hooks ha sottolineato che “educare come
pratica di liberta € un modo di insegnare che chiunque
pud imparare”, mettendo in primo piano l'amore, la
guarigione e l'esperienza corporea come centrali alla
liberazione collettiva.” All'interno di Radio Ballads, la

6 Priya Jay, "l Have Come to Listen In," testo commissionato per l'audioguida della
mostra Radio Ballads (Serpentine Gallery, 2022).

" bell hooks, Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom
(Routledge, 1994), 13.

i GAMeC



Pensare come una montagna

pratica della collaborazione creativa funziona come il
lavoro di una doula — offrire sostegno, nutrire transizioni e
favorire condizioni per la crescita pur riconoscendo
I'impossibilita di farlo da soli. Come scrivono Abdul-Aliy A
Muhammad, Pato Hebert e Theodore (Ted) Kerr nella loro
zine del 2020, “Una doula riconosce e onora i limiti. Una
doula puo offrire rassicurazione e riposo, nutrimento e
liberazione. Una doula danza con lI'incertezza, ammette di
non sapere. Una doula & una formulazione, una
formazione, una prassi, un’azione, un‘'opportunita per dare
e crescere”® Come le doule, ci accompagniamo
reciprocamente attraverso soglie di nascita, morte, lutto,
trasformazione. La doula sa come onorare i limiti,
dimorare nell'incertezza, rendere possibile il riposo. La
cura, come una montagna, € una forma collettiva.
Richiede un’ecologia, suolo, radici, luce, fiducia. Il lavoro
della cura, quindi, non & sentimentale. E rivoluzionario. E
I'infrastruttura della sopravvivenza.

Radio Ballads ha posizionato creativita e pedagogia
all'interno di queste interdipendenze. Ogni progetto e
stato un’incarnazione di relazioni, fiducia e lavoro
collettivo, dimostrando che la trasformazione sociale &
inseparabile dalla coltivazione di comunita attente,
resilienti e durature. | progetti hanno evidenziato le

8 Abdul-Aliy A Muhammad, Pato Hebert e Theodore Kerr, Doulas as Praxis (pub. by
authors, 2020), 5.

i GAMeC



Pensare come una montagna

possibilita radicali di una pedagogia situata e sensibile al
contesto. Collaborando con la curatrice Marijke
Steedman sulla strategia culturale del quartiere, New
Town Culture, abbiamo coinvolto una comunita con una
ricca storia di attivismo operaio e resistenza di base, dalle
Suffragette alle operaie della Ford le cui azioni portarono
al’Equal Pay Act nel 1970.° Radio Ballads ha offerto
un'espressione contemporanea di questo patrimonio,
collegando le preoccupazioni contemporanee sulla cura
e I'educazione alle lotte storiche per la giustizia sociale.
New Town Culture ha enfatizzato non solo la produzione
di arte ma anche la formazione di capacita relazionali,
pedagogiche e infrastrutturali all'interno delle comunita.
Qui, le pratiche artistiche erano inseparabili dalla
trasformazione sistemica; creano spazio per la
riflessione, il dialogo e la sperimentazione con nuove
forme di cura e socialita.

Linquadramento storico dei Radio Ballads sottolinea
ulteriormente la continuita della cultura collettiva e
oppositiva. Le ballate, nella loro forma tradizionale, erano
narrazioni mutevoli, scritte collettivamente, tramandate
attraverso il canto che cambiavano nel tempo,
assorbendo memoria, lutto e immaginazione. Nei progetti
contemporanei, questa mutevolezza si rispecchia nella

9 Marijke Steedman, New Town Culture: Barking and Dagenham Cultural Strategy
(LBBD, 2021), 22-27.

° GAMeC



Pensare come una montagna

narrazione collaborativa, nel montaggio audio e nei
collage creativi, consentendo ai partecipanti di
impegnarsiin cido che Charles Parker chiamava “attualita”:
il linguaggio veritiero e vissuto delle comunita, oltre
ledulcorazione imposta dalle istituzioni.® Nella
narrazione collettiva ritorniamo I'uno all’altro come
metodo. | progetti Radio Ballads sono emersi da quel
ritorno — un esperimento collettivo su come l'arte possa
tenere spazio per lascolto, la guarigione e la
trasformazione quando le istituzioni non possono piu
farlo.

Ogni ballata iniziava non con un copione ma con un
raduno; persone che arrivavano con le loro storie, la loro
stanchezza, il loro umorismo, il loro rifiuto di scomparire.
C’erano operatori sanitari, sopravvissuti, insegnanti, il
lavoro non riconosciuto che fa respirare le citta. Ci
incontravamo in centri comunitari, case di cura e sale
pubbliche. Il lavoro si dispiegava attraverso
conversazione, canto e silenzio. Nessuno arrivava come
esperto; la conoscenza veniva assemblata nello spazio
tra noi. bell hooks scrive che l'aula, nel suo momento piu
radicale, € un luogo di possibilita. Radio Ballads era quel
tipo di aula: itinerante, collettiva, incarnata. Qui,
I'apprendimento avveniva attraverso il suono, il gesto e la

10 Charles Parker, Radio Ballads: The BBC Years (BBC Publications, 1984), 41.

" GAMeC



Pensare come una montagna

presenza condivisa. La pedagogia non era astratta ma
relazionale; viveva nel modo in cui ascoltavamo,
rispondevamo, restavamo.

Yes, | Hear You (2022) di Sonia Boyce si &€ concentrato sul
lavoro del Commissario per gli Abusi Domestici del
quartiere e sulle dinamiche relazionali di danno e cura, in
particolare su come diversi sistemi — legali, medici e
sociali — rispondono ai traumi personali e interpersonali.
Workshop nelle case di cura e nei centri comunitari hanno
facilitato l'esplorazione collettiva della memoria, della
narrazione e dell’ascolto. | partecipanti hanno praticato
testimonianza reciproca, riflessione e responsabilita.
Latto dell’ascolto € diventato un gesto insurrezionale — un
modo per rivendicare l'autorita sulla propria storia, per
insistere che I'esperienza vissuta € conoscenza.

Bassnotes e SiteLines: The Voice as a Site of Resistance,
The Body as a Site of Resilience (2022) di Helen
Cammock hanno ulteriormente esplorato 'incarnazione
come forma di pedagogia sociale. Lavorando con gli
assistenti sociali dell'organizzazione Pause e le donne
con cui lavoravano, Cammock ha facilitato interventi che
privilegiavano la conoscenza somatica, il respiro, il canto
e il gesto. Qui, respiro e voce sono diventati archivi. Il
corpo — spesso il primo luogo di regolamentazione,
punizione ed esaurimento — e stato recuperato come

N GAMeC



Pensare come una montagna

veicolo di resistenza. Attraverso il canto, il gesto e il
movimento, i partecipanti hanno reimparato la sottile
grammatica della presenza. Il lavoro di Cammock ci
ricorda che la liberazione non €& solo intellettuale; e
somatica. La voce, il respiro, il battito cardiaco — queste
sono le nostre prime pedagogie.

RAFTS (2022) di Rory Pilgrim ha interrogato le condizioni
di transizione e sostegno nei momenti di flusso personale
e comunitario. Al centro di RAFTS c’'€ una trasmissione di
concerto che intreccia storie, poesie e riflessioni attorno
a un oratorio di sette canzoni che crea connessioni tra
lavoro, salute mentale, casa, recupero e il nostro
ambiente. Nelle macerie dell’austerita, Pilgrim ha chiesto:
cosa ci sostiene quando i sistemi crollano? Insieme, i
partecipanti hanno mappato reti di cura — i legami
informali, spesso invisibili che ci mantengono in vita. Le
loro canzoni sono diventate zattere di salvataggio,
trasportando frammenti di speranza e interdipendenza
attraverso le acque fredde dell’'abbandono neoliberale.

The Body Blow (2022) di llona Sagar ha interrogato le
nozioni di “rischio corporeo accettabile” nei contesti di
cura, lavoro e salute. Attraverso workshop, storie orali e
composizione collaborativa, partecipanti tra cui infermieri
di cure palliative, avvocati e coloro che vivono con le
conseguenze della negligenza industriale e

° GAMeC



Pensare come una montagna

dell'avvelenamento da amianto terminale hanno riflettuto
su come la societa delinei quali corpi ed esperienze siano
valutati e protetti, € quali siano sacrificabili. Il progetto ha
illuminato l'intreccio di disuguaglianza sociale, rischio e
infrastrutture di cura. Attraverso scrittura collettiva, storia
orale e suono, i partecipanti hanno tracciato le cicatrici
dell'austerita e del lavoro — il tributo psichico e fisico
dell'essere resi usa e getta. Eppure, nel nominare insieme
queste violenze, hanno anche messo in atto la
riparazione. Latto di parlare € diventato un rifiuto di
svanire.

Workshop, registrazioni ed esercizi performativi
diventano luoghi in cui i partecipanti co-costruiscono
narrazioni e coltivano responsabilita relazionale. Questo
approccio risuona con pedagogie femministe e
antirazziste che pongono l'accento sulle politiche
dell’attenzione: riconoscere chi viene ascoltato, chi viene
creduto e chi viene posizionato come portatore legittimo
di conoscenza. Radio Ballads ha quindi funzionato
simultaneamente come intervento artistico, pedagogico
e politico. Dando centralita alla testimonianza e alla
composizione collettiva, i progetti hanno sovvertito
gerarchie radicate della produzione culturale che spesso
privilegiano voci particolari marginalizzandone altre. Un
principio metodologico centrale di Radio Ballads era la
polifonia. Ogni progetto ha dato centralita a registri

) GAMeC



Pensare come una montagna

multipli di voce — parlata, cantata, gestuale e ambientale
— producendo composizioni che resistevano alle
narrazioni singolari. La conoscenza € emersa non come
realizzazione individuale ma come lavoro relazionale,
plasmato dall’attenzione, dalla cura e dalla
sperimentazione iterativa.

Attraverso tutti questi progetti, I'ascolto era il terreno,
quello che Fred Moten potrebbe chiamare I'acustica della
relazione. Lascolto come co-creazione. Lascolto come
ribellione. Ogni canzone, ogni voce registrata, portava
tracce di altre — il residuo sonico dell’essere ascoltati.
Anche questo €& cid che significa pensare come una
montagna — ascoltare gli strati sotto la superficie.
Comprendere che il suono & sedimentario: voci che si
sovrappongono attraverso le generazioni, accumulandosi
in nuovo terreno.

Non possiamo disimparare la dominazione da soli. Nei
Radio Ballads, la cura € diventata una prassi radicale, una
resistenza quotidiana alle economie dell’estrazione che
governano sia l'arte che la vita. Prendersi cura qui
significava rischiare la vulnerabilita, permettere che la
propria storia venisse trasformata attraverso l'incontro.
Significava costruire una socialita radicata non nella
competizione o nella visibilita, ma nella testimonianza
reciproca. La cura, in questo senso, hon & morbida. E un

° GAMeC



Pensare come una montagna

lavoro rigoroso, incarnato, spesso doloroso. Richiede
resistenza, umilta e fiducia. Come il lavoro della doula,
assiste alla transizione — nascita, morte, lutto,
sopravvivenza — e insiste che nessuno attraversi soglie
da solo. Alla fine, Radio Ballads non & stato solo una serie
di progetti artistici. E stato un metodo collettivo per la
sopravvivenza. Un modo di apprendere che rifiutava la
frammentazione imposta dal tempo neoliberale. Un
modo di ricordare che creativita e cura non sono lussi ma
necessita, infrastrutture della vita stessa.

“Pensare come una montagna” significa tenere questa
molteplicita, riconoscere che il cambiamento sociale,
come il tempo geologico, avviene attraverso una
pressione lenta e condivisa. Attraverso ripetizione,
erosione e tenerezza. Significa comprendere che ogni
atto di ascolto, ogni enunciazione collettiva, lascia
un'impronta sul mondo, un piccolo spostamento
tettonico verso la liberta. E cosi continuiamo a cantare.
Continuiamo ad ascoltare. Continuiamo a tessere
insieme le nostre storie — non per tornare a cio che era,
ma per rendere possibile cid che potrebbe ancora
essere. Sapere che la trasformazione non arriva come
spettacolo, ma come persistenza. | nostri mondi sociali,
come le montagne, sono costruiti attraverso strati di
relazione: cura sedimentata, memoria collettiva, i detriti
della lotta e del rinnovamento. Quando penso alla

° GAMeC



Pensare come una montagna

pedagogia ora, non immagino piu un’aula o una lavagna o
un’istituzione. Immagino la montagna. Immagino una
foresta viva, ogni radice connessa in rete, ogni corpo che
insegna e ascolta simultaneamente. Questa € la forma
dell'apprendimento collettivo: una pedagogia miceliale.
Qui, la saggezza non viene tramandata ma cresce
lateralmente. In questo momento di istituzioni in
sgretolamento, forse l'aula € ovunque ci riuniamo — una
cucina, una casa di cura, un tessuto teso tra le mani, una
stazione radio comunitaria sintonizzata sulle frequenze
del lutto e della speranza. Queste sono le nostre nuove
scuole, costruite sulle rovine delle vecchie gerarchie.

Jackie Wang ci ricorda che I'immaginazione non € un
lusso; € una tecnologia di sopravvivenza. Immaginare
altrimenti significa ricordare che il mondo che abitiamo &
stato a sua volta immaginato dall'impero, dal capitale, dal
potere, e che pud essere reimmaginato, riscritto, riabitato
da noi. Questa €& la rivoluzione silenziosa della pratica
collettiva: rifare il tempo, rallentarlo, rifiutare la velocita
dell’estrazione. Rientrare nel tempo relazionale, nel
tempo della montagna, nel tempo della foresta, il tempo
della guarigione. Quando ascoltiamo I'uno l'altro, quando
creiamo insieme, quando teniamo spazio per il lutto e la
gioia senza risoluzione, stiamo gia praticando il mondo
che desideriamo. E cosi la domanda rimane,
echeggiando attraverso tutto questo lavoro: come

! GAMeC



Pensare come una montagna

restiamo con la discesa? E se il futuro non fosse da
qualche parte davanti a noi, ma nel profondo sotto, nel
suolo oscuro della cura, nel battito della montagna, nel
respiro condiviso di coloro che rifiutano di smettere di
ascoltare?

“Pensare come una montagna” significa comprendere
che la liberazione € un processo di divenire-con. Una
lenta metamorfosi collettiva. Ci chiede di radicarci, di
restare, di studiare le trame della relazione. Di creare
bellezza dove c’é rottura. Di costruire liberta un atto di
attenzione alla volta. Non siamo eroi che scalano la vetta.
Siamo compagni nel mondo sotterraneo — tessendo,
cantando, curando i piccoli fuochi della possibilita. In
questa discesa condivisa, stiamo imparando di nuovo cid
che i nostri antenati gia sapevano: che il lavoro della
sopravvivenza € sempre il lavoro dell’'amore.

? GAMeC



Pensare come una montagna

Note biografiche

Amal Khalaf & curatrice di Ghost 2568 (2025) a Bangkok, Thailandia, e co-direttrice
artistica della Biennale di Busan, Corea del Sud (2025-26). E stata direttrice dei
programmi di Cubitt (2019-25) e ha recentemente co-curato la Sharjah Biennial 16
(2023-25) negli Emirati Arabi Uniti. Ha ricoperto il ruolo di Civic curator presso le
Serpentine Galleries (2009-23), dove ha definito il programma civico e
commissionato oltre cinquanta progetti collaborativi di lunga durata in diversi
quartieri di Londra. Li e in altri contesti ha sviluppato residenze, mostre e progetti
di ricerca collaborativa all'intersezione tra arti e giustizia sociale. Tra i suoi progetti
figurano Edgware Road Projecte Centre for Possible Studies (2009-13), Support
Structures for Support Structures (2021), Radio Ballads (2019-22) e Sensing the
Planet (2021). Ha curato il Padiglione del Bahrain per la 58° Biennale di Venezia
(2019) ed e stata co-direttrice del Global Art Forum ad Art Dubai (2016).

° GAMeC



